
 1 

 

TAULA RODONA 3 

 

LA REALITAT I LA QUIMERA EUFEMÍSTICA.  
Joan Busquets. 
 

 

Els eufemismes són, com vostès saben, paraules o locucions que s’utilitzen 
per atenuar-ne d’altres que es poden considerar dures, inconvenients o 
desplaents. Però tractant-se d’un congrés de salut mental, em permetran 
que comenci afirmant sense embuts que són una mostra d’alienació, 
perquè, com diu Fernando Lázaro Carreter, “delaten sempre por a la 
realitat, desig vergonyant d’ocultar-la i afany d’aniquilar-la”. És conegut l’ús 
d’aquesta mena d’artefactes corrosius en el camp de la política i de 
l’economia, i no m’hi estendré. Però, en una situació de crisi com l’actual, 
que força moltes empreses a adoptar mesures dràstiques, no em puc estar 
de citar alguns dels noms que funcionen com a falsa cuirassa dels 
acomiadaments de treballadors: regulacions de personal, eliminació de 
redundàncies en l’àrea de recursos humans, racionalització dels esforços de 
producció, redistribució de les forces de treball, realineament de posicions 
operatives, optimització del capital humà, flexibilització de plantilles i altres 
accidents a penes rellevants: descontractacions, desreclutaments, 
desregulacions i incentivacions d’ocupacions alternatives.  

La majoria d’aquestes expressions són extravagàncies lèxiques amb les 
quals es pretén convertir en necessàries i positives decisions que tenen 
efectes moltes vegades dramàtics per als qui les pateixen. L’empresa que té 
redundàncies fa bé de reduir-les, de manera que ningú té dret a queixar-se 
per una mesura tan ineludible com la d’optimitzar el capital humà, que es 
presenta sempre, mutatis mutandis, com una acció destinada a crear 
ocupació. Però observin que l’acte contrari de crear ocupació no s’anomena 
destruir ocupació, perquè els llocs de treball no es destrueixen, simplement 
es perden. És a dir, l’acció destructiva es dilueix en la semàntica: l’atur no 
és més que una de les moltes coses que passen, a causa del comportament 
de l’economia, mai a causa de les decisions dels responsables de la política 
econòmica. De manera que l’ús d’eufemismes no solament produeix un 
desplaçament de significats, sinó també de responsabilitat.  

Però ja he dit que no vull estendre’m en aquests ardits lingüístics, ja 
coneguts, amb què denunciem els fraus i trampes dels poderosos, sinó 
detenir-me en veus i expressions eufemístiques als encants de les quals és 
fàcil que sucumbim perquè ens sedueixen la creença pueril que només 
existeix allò que s’anomena i la il·lusió que no és la realitat el que 
construeix el llenguatge, sinó el llenguatge el que configura la realitat.  

Així, l’embastardiment d’un terme científic o pseudocientífic serveix per 
vendre millor un fàrmac, una margarina o un iogurt, i amb això es pretén 
transmetre la idea que la ciència mai defrauda. No sembla el mateix 



 2 

l’halitosi que el mal alè, ni el sobrepès que el greix, ni l’alopècia que la 
calvície, ni la disfunció erèctil que la impotència. Es recorre, doncs, al lèxic 
científic per donar una falsa dignificació a malalties o xacres estigmatitzades 
o deshonroses. El que no s’esmenta no existeix. I si existeix, és cosa 
passatgera, transitòria, ocasional.  

Si anomenem drogodependent el drogoaddicte, eliminem la noció de 
voluntat i subratllem la de dependència: el drogodependent apareix així 
com a víctima d’alguna cosa que li és aliena. I si reduïm a la condició de 
simple brot l’epidèmia de còlera o de grip que pateixen un país o una regió 
determinats, estem a un pas d’eximir de culpa les autoritats sanitàries 
corresponents.  

Quan una persona necessita tractament psiquiàtric, el més probable és que 
el metge li aconselli “ajuda professional”. Però el mateix metge mai 
utilitzaria aquesta expressió per enviar un pacient al dentista o al uròleg per 
més ajuda professional que necessiti per resoldre un problema odontològic 
o prostàtic.  

Aquests exemples serveixen per mostrar que els eufemismes i altres 
circumloquis no són privatius dels polítics i els banquers. Ells poden tractar 
de convèncer-nos que els “mètodes de persuasió” són menys dolorosos que 
les tortures, que els pobles que passen gana no tenen més que una 
“seguretat alimentària feble” o que es viu pitjor en una barraca que en un 
“mòdul habitacional de tipologia especial”. Però és general el convenciment 
que es tracta més bé els vells en els geriàtrics que en les “residències de 
gent gran”, que els “centres psiquiàtrics” són més humans que els 
manicomis, que les “unitats d’internament” són més suportables que les 
presons i que pateixen menys les dones que no avorten sinó que es limiten 
a interrompre l’embaràs. És a dir, la responsabilitat per soscavar els vells 
significats de les paraules, amb eufemismes o altres trucs lèxics, ens 
incumbeix a tots els que fem servir el patrimoni comú de la llengua.  

A vegades els ardits retòrics amaguen interessos espuris i poden tenir greus 
conseqüències socials. Molts nens porten penjades com a estigmes 
etiquetes que els converteixen en malalts, potser de per vida: si no es 
poden estar quiets pateixen “hiperactivitat”, si tenen dificultats per 
concentrar-se se’ls atribueix un “trastorn per dèficit d’atenció” i si el seu 
comportament resulta impredictible es conclou que pateixen una “disfunció 
mínima cerebral”. Naturalment, a aquestes malalties suposades o reals 
responen els sistemes de salut amb un verdader arsenal farmacològic que 
permet a les multinacionals del sector competir en beneficis amb les 
indústries d’armament. Milions de nens d’arreu del món prenen avui Rytalin 
i altres productes additius la substància principal dels quals és el 
metilfenidat, que és, com és sabut, un component anàleg a la cocaïna i les 
amfetamines.  
 
L’ampliació del registre de malalties –i dels noms científics a què es recorre 
per donar-los una suposada pàtina de veracitat— està a l’ordre del dia, amb 
les conseqüències que vostès coneixen: proliferen la “disfunció sexual 
femenina”, la “síndrome de les cames inquietes” i el “desordre distròfic 
premenstrual”, creix –i de quina manera— el “trastorn bipolar” i augmenta 
l’osteopènia: també el mercat de la salut necessita la crossa i els 



 3 

guarniments del llenguatge. ¡Que lluny que estan aquests trucs 
d’entabanadors de les famoses “calendes púrpures” que servien a l’enginy 
de Quevedo per referir-se, sense anomenar-la, a la menstruació!  

Els eufemismes i les trampes lingüístiques responen, com s’ha dit, a la 
pretensió de canviar la realitat per mitjà de la paraula, de la qual fan 
bandera organitzacions que han sucumbit als encants de l’anomenada 
correcció política. Aquest corrent del pensament modern, nascut als Estats 
Units i assumit per grups defensors dels drets de les minories, sobretot 
negres, dones, homosexuals i immigrants, considera que tota llengua 
comporta una visió específica de la realitat i, per tant, determina les idees, i 
que el llenguatge és en si mateix un instrument de transformació i 
reequilibri socials i no només un reflex de la societat que l’usa. El lema 
d’aquests grups podria ser: canviem les paraules i canviarà el món. Un 
exercici de voluntarisme sense límits que recorda un estratagema de 
l’entrenador de futbol John Lambie davant el xoc fortuït del millor dels seus 
davanters amb un rival: quan el massatgista de l’equip li va comunicar que 
el jugador patia una commoció i no recordava qui era, el preparador 
escocès li va respondre: “Perfecte, digues-li que és Pelé i que torni al 
camp”.  

Steven Pinker i altres científics i neurolingüistes han demostrat  la 
inconsistència tant de la famosa hipòtesi del determinisme lingüístic com 
d’una versió una mica més moderada d’aquesta mateixa hipòtesi, el 
relativisme lingüístic, que sosté que les diferències entre les llengües 
determinen la forma de pensar dels parlants. La idea, mai provada, que el 
llenguatge modela el pensament té un enorme atractiu perquè connecta 
amb la il·lusió que és possible canviar el pensament—i amb ell la realitat— 
amb meres operacions lingüístiques. Però resulta científicament 
insostenible. Els pares d’aquesta hipòtesi, els antropòlegs Edward Sapir i, 
sobretot, Benjamin Lee Whorf,  es van basar en estudis de les llengües 
indígenes d’Amèrica del Nord que ells mateixos coneixien parcialment, 
gràcies a traduccions sorprenentment maldestres, o que desconeixien per 
complet. Les seves afirmacions sobre la psicologia dels parlants dels 
idiomes de les tribus d’apatxes i dels esquimals es basen exclusivament en 
aquestes llengües, fet que dóna la mesura de la tramposa circularitat dels 
seus arguments: els apatxes i els esquimals parlen de manera diferent; per 
tant, deuen pensar també de manera diferent. ¿I com sabem que pensen de 
manera diferent? Només cal sentir-los parlar.  

Les paraules fan soroll i es poden mostrar. Les idees, en canvi, romanen 
silencioses i ocultes en el cervell de qui les pensa, de manera que perquè 
surtin a la llum calen les paraules. D’aquí que resulti tan fàcil confondre 
llenguatge i pensament. No obstant, les paraules no són el mateix que les 
idees. Ho proven la sinonímia i la polisèmia, és a dir, el fet que amb mots 
diferents podem descriure una mateixa realitat o que amb una sola paraula 
ens podem referir a dos o més conceptes. I també el fet que  només el 
sentit comú ens permet inferir significats no inclosos explícitament en una 
frase o en un conjunt de frases: si diem “Luk és un tigre de Bengala; els 
tigres de Bengala viuen a l’Àsia; els tigres de Bengala tenen ullals”, podem 



 4 

deduir, encara que no es digui amb paraules, que el tigre Luk viu a l’Àsia i 
que té ullals.  

Hi ha paraules com ell i un que no tenen significat específic, i altres com 
aquí, allà, això, allò, ara, abans,  meu,  nostre, tu i vosaltres el significat 
específic de les quals depèn del context. És conegut l’acudit en què un diu 
“Jo no em vaig ficar al llit amb la meva dona abans de casar-nos. ¿I tu?”, i 
l’altre respon “No ho sé. ¿Com es diu la teva dona?”.  

Així doncs, els parlants podem construir els mateixos edificis semàntics amb 
diversos bastiments lèxics. Dit d’una altra manera, els pensaments 
comprenen una quantitat d’informació molt superior a la que transmeten les 
paraules, cosa que obliga  l’oient o el lector a aportar la informació restant. 
La conclusió fonamental de tot plegat és que els éssers humans no pensem 
en anglès, francès, espanyol, català o xinès, sinó en el llenguatge del 
pensament.  

A més, els supòsits de la correcció política en el llenguatge xoquen amb dos 
principis de la lingüística. El primer d’ells és el principi de l’arbitrarietat, que 
consagra la separació de la llengua i la realitat que refereix. Una llengua, 
qualsevol llengua, funciona al marge de tota ideologia: l’alemany surt tan 
indemne del nacionalsocialisme i l’italià del feixisme com l’espanyol de la 
dictadura franquista.  

El segon principi és el de la distinció entre llengua i parla. La llengua és el 
conjunt de recursos idiomàtics d’una determinada comunitat, i la parla, les 
expressions concretes que utilitza cada un dels seus membres. No distingir 
entre parla i llengua porta a carregar sobre aquesta última les 
responsabilitats i els prejudicis dels parlants.  

Vegem el que passa amb la substitució de termes de la llengua comuna que 
designen minusvalideses i malalties per denominacions eufemístiques que 
les amaguen i emmascaren. Els parlants van adoptar les paraules llatines 
caecus, surdus, mutus i paralyticus i les van fer servir durant segles per 
anomenar els qui estan privats de les facultats de veure, sentir, parlar i 
caminar. També durant segles van recórrer a l’adaptació del terme llatí 
deficiens i durant decennis a altres de més moderns, com subnormals, per 
assenyalar les persones amb intel·ligència inferior a la normal. Igualment 
van fer seves i van ajuntar les veus minus i vàlid per referir-se als humans 
incapacitats per a certs treballs i moviments. Amb aquests noms no hi va 
haver mai cap confusió. Ningú es podia enganyar quan s’utilitzaven les 
denominacions cec, sord, mut, paralític, deficient i minusvàlid, i ningú se 
sentia ofès per elles ni les considerava despectives o degradants. Però 
l’epidèmia de la correcció política i el seu corol·lari inevitable, la malaltissa 
ocultació de la realitat, van canviar l’ordre natural de les coses.  

I no per a bé, sinó per a tot el contrari. Observem què passa amb el mot 
minusvàlid. Es va recórrer primer al gal·licisme handicapat, procedent de 
l’anglès, però aquest terme va anar ampliant el seu camp semàntic fins a 
convertir-se en veu encobridora de diverses deficiències físiques i 
psíquiques, de manera que va perdre eficàcia descriptiva i es va difuminar 



 5 

com a significat: va arribar un moment en què no se sabia del cert a quina 
mena d’handicap –la sordesa, la mudesa, la ceguesa, la paràlisi, la 
minusvalidesa— feia referència, llevat que s’hi afegís el significant 
complementari. I en segon lloc, es va convertir, alhora, en una paraula tabú 
o inconvenient, de manera que va caldre deixar d’usar-la i es van ordir en 
lloc seu nous emmascaraments per poder seguir referint-se a les 
minusvalideses de manera vergonyant. Així es va calcar de l’anglès la veu 
disabled, que va convertir els minusvàlids en discapacitats, i es va certificar 
la mort del famós gal·licisme. I avui s’atribueix la condició de discapacitats a 
persones amb malalties o afeccions molt diferents: hi ha discapacitats 
sensorials, així com visuals i auditius, cosa que pot arribar a donar una idea 
de la mena de minusvalidesa que pateixen. Però també tenen aquesta 
condició les persones que pateixen amputacions congènites, osteopaties i 
displàsies òssies de tota mena, endarreriments mentals, i els invàlids, 
mutilats, impedits, mancs, bornis, esguerrats, paralítics, paraplègics i 
impossibilitats per qualsevol causa.  

¿Aquest calc de l’anglès és potser semànticament més clar que els noms 
velats que reemplaça? ¿És més científic? I sobretot, ¿és més respectuós 
amb les persones? ¿Les fa menys vulnerables? Prenguem el cas dels 
discapacitats visuals o auditius: són considerats d’aquesta manera els qui 
tenen quinze diòptries als dos ulls i els qui tenen una audició limitada al 
trenta per cent, però les circumstàncies de tots dos són diferents de les dels 
cecs i els sords, de manera que ficar-los al mateix sac significa condemnar-
los a no rebre l’atenció que necessiten per falta de dedicació i pel 
desconeixement que l’eufemisme ha estès sobre ells.  

Amb discapacitat passa el mateix que amb handicapat. La paraula comença 
a perdre eficàcia encobridora i a guanyar ambigüitat. I tampoc resulta més 
humana i respectuosa, i no fa menys vulnerables les persones, perquè al 
generalitzar-se’n l’ús comença a convertir-se en políticament incorrecta i 
probablement desapareixerà sepultada per altres veus semànticament més 
fosques i científicament més imprecises encara. En el procés d’ús 
l’eufemisme perd les seves qualitats atenuants i passa a ser percebut com 
una forma tan indesitjable com aquella que substituïa: la rapidíssima 
devaluació de les paraules obliga, doncs, a una contínua reposició 
d’existències. Ara els adjectius especials, diferents i dependents han 
adquirit carta de naturalesa jurídica. ¿Quins nens no són especials per als 
seus pares? Doncs bé, la correcció política en aquest camp ha donat fruits 
espuris com la llei de protecció dels “nens amb necessitats especials”, 
denominació amb què s’engloba els menors dislèxics, els que pateixen 
deficiències sensorials greus, els trisòmics del parell vint-i-u (abans 
anomenats mongòlics) i… els fills dels emigrants que no han pogut aprendre 
el idioma. I el Parlament espanyol va aprovar fa poc més d’un any i mig la 
llei de dependència, que ha consagrat un desplaçament de significat del 
terme dependent, usat des de sempre per designar els empleats de comerç, 
que hauria d’avergonyir els seus conspicus promotors.  Però això no és el 
més greu: el més greu és que la famosa llei, que s’aplica parcialment per 
falta de recursos, exclou sistemàticament el 20% dels malalts mentals, 
perquè el barem que avalua les dificultats de les persones afectades i que 



 6 

és molt minuciós en el cas de les minusvalideses físiques, a penes els té en 
compte.  

Aquests malbarataments eufemístics resulten coherents amb altres 
marrades no menys extemporànies i vidrioses: les malalties s’han quedat 
en desordres i condicions (dos préstecs de l’anglès), i fins i tot en simples 
particularitats, i els malalts, en pacients, clients o bé afectats o portadors. 
“Portadors de discapacitat”: així anomenen als minusvàlids i deficients 
alguns professionals de la salut i molts polítics ofuscats. Les minusvalideses 
no es porten, en tot cas se suporten, com no es porten els còlics nefrítics ni 
les hèrnies discals. Però això importa poc. El que importa és situar la 
malaltia fora del individu, evitar que en formi part. No es té, es porta, com 
la bossa de El Corte Inglés o del Caprabo. I quan el legislador recorre a 
aquest trop estúpid i fal·laç sembla fer una concessió a l’antic discapacitat: 
ja no és un inútil ni un impedit, sinó el portador d’alguna cosa que no li és 
pròpia, un apèndix opcional del qual pot gaudir o desprendre’s.  

I no obstant, el minusvàlid ensopega una vegada i una altra amb els 
obstacles que li impedeixen desplaçar-se lliurement per les nostres ciutats, 
pateix el tracte paternalista de metges i educadors i segueix allargant la cua 
de l’atur laboral, perquè la societat que s’hi refereix amb eufemismes 
minimitzants considera que ni tan sols serveix per treballar. La realitat, 
doncs, acaba diluint l’efecte seductor de la manipulació del llenguatge i posa 
al descobert la inutilitat dels ardits dels qui atorguen a les llengües poders 
que no tenen.  

Com es veu, no estem tan lluny, sinó solament un pas enrere, de la rucada 
eufemística que la correcció política ha imposat en certs àmbits culturals 
dels Estats Units. Allà el negre (negro i nigger) va passar a ser black, el 
black es va convertir en persona de color (coloured person) i la persona de 
color, en afroamericà , amb la pàtina del gentilici que fa fugir els fantasmes 
de la negritud…, fins que afroamericà deixi d’encobrir el referent velat 
(negre) i calgui inventar un terme o un circumloqui no contaminats. Això és 
exactament el que passa aquí. La paraula negre, referida a éssers humans, 
ha desaparegut pràcticament del diccionari de polítics i periodistes, i ha 
estat substituïda per persona de color–com si tots els homes, llevat dels 
blancs, tinguessin colors distintius— i més recentment per un altre fals 
gentilici, subsaharià, confús i imprecís i en molts casos inexacte. Ben aviat 
desapareixerà dels diaris i de les lleis la veu gras i el seu lloc l’ocuparà 
“persona de grandària diferent”. Fins i tot la calvície canviarà de nom per 
quedar-se en “desavantatge capil·lar” i la dentadura postissa esdevindrà 
“dentadura alternativa”. Sembla una broma, però no ho és: això ja passa 
als Estats Units. Si les lleis educatives espanyoles anomenen els alumnes 
“unitats de model educacional” i algunes autoritats sanitàries descriuen els 
malalts com a “titulars passius de l’acció administrativa en matèria de 
sanitat”, no hi ha cap raó per estranyar-se de marrades tan sorprenents.  

De manera que l’ús d’eufemismes i altres trapelleries lèxiques no solament 
produeix canvis de significat de les paraules, sinó que resulta un exercici al 
capdavall inútil i un desvari, perquè el llenguatge té unes regles internes 
d’una força més poderosa que els intents de trencar-les.  



 7 

Acabo. L’entesa entre els humans es basa en la presumpció de veritat, és a 
dir, que el nostre interlocutor farà servir les paraules amb el seu significat 
recte, el que connecta la seva ment amb la del parlant i, alhora, totes dues 
amb la realitat. L’entesa es basa en aquesta presumpció i en l’existència 
d’aquest fons comú d’informació que constitueix el vocabulari, un dels 
consensos més bàsics i necessaris per a qualsevol societat. I ningú té dret a 
trencar aquest consens, ni amb mala fe ni amb la millor de les intencions. 
Ja sabem –vostès segurament millor que ningú— que l’ésser humà tendeix 
a rebutjar la realitat que li resulta ingrata o perniciosa i a ocultar-la amb 
circumloquis i disfresses mitjançant artificis del llenguatge. Però el 
llenguatge és l’únic bé que ens pertany a tots, i aquesta és la idea principal 
que els vull transmetre. Existeix la propietat privada, però no el llenguatge 
privat, de manera que, sigui la que sigui la nostra formació i la nostra funció 
en la societat, no tenim dret a parlar com ens convingui.  

Moltes gràcies. 

 
Bibliografia utilitzada  

BARBERO, MARÍA (2004) Inútiles, impedidos, especiales y diferentes. 
Panace@, Vol. V, número 16. 

CHAMIZO DOMÍNGUEZ, PEDRO J. (2004). La función social y cognitiva del 
eufemismo y del disfemismo. Panace@,  Vol. V, número 16. 

CHOMSKY, NOAM (1979). Reflexiones sobre el lenguaje. Barcelona. Ariel. 

GRIJELMO, ÁLEX (2000). La seducción de las palabras. Madrid. Taurus. 

LÁZARO CARRETER, F. (1998). El dardo en la palabra. Madrid. Galaxia 
Gutenberg-Círculo de lectores. 

MARTÍNEZ, JOSÉ ANTONIO (2006). La nueva España. Asturias. Número del 
6 d’octubre. 

LOZANO, I. (2008) El saqueo de la imaginación. Barcelona. Debate. 
 
PINKER, E. (1995). El instinto del lenguaje. Madrid. Alianza Editorial.  
 
WHORF, B (1956). Lenguaje, pensamiento y realidad. Barcelona. Barral. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


