
207La condición del diálogo. Saberes profanos y nuevos contextos del decir

Resumen: A la luz del amplio crecimiento de colectivos, entidades y federaciones que se 

definen como “en primera persona”, la intención aquí es problematizar la cuestión de los 

llamados saberes profanos, su contexto y sus circunstancias de expresión y desarrollo, así 

como los obstáculos y dificultades a la hora de adquirir un estatus socialmente legitimado. 

Cuando hablamos de saberes profanos, hacemos referencia a aquel conocimiento y elabo-

ración conceptual que deriva de la experiencia subjetiva del sufrimiento psíquico/emocional/

social. Un saber que frecuentemente corre el riesgo de ser un “punto ciego” para la mirada 

experta, pero que, de diversas maneras, actúa y emerge como elemento constitutivo de las 

estrategias de supervivencia y autoatención en los sujetos de la locura. Un saber que busca 

ser reconocido, acogido, y que se presenta como un elemento clave a la hora de habilitar las 

condiciones del diálogo en el ámbito de la reflexión sobre el sufrimiento y la construcción de 

los itinerarios hacia un mejor estar.

Palabras clave: salud psíquica, saber experto, saber profano, diálogo.

Abstract: In light of the broad growth of collectives, entities and federations that are defined 

as “in the first person”, the intention here is to problematize the question of the so-called 

La condición del diálogo. Saberes profanos  
y nuevos contextos del decir
Conditions for dialogue: lay knowledge and new speech contexts

Martín Correa-Urquiza

Universitat Rovira i Virgili / Medical Anthropology Research Center (MARC), Tarra-
gona, España. 
Asociación Socio Cultural Radio Nikosia, Barcelona, España.

Correspondencia: marthuc@yahoo.com

Recibido: xx/xx/xxxx; aceptado: xx/xx/xxxx

Rev. Asoc. Esp. Neuropsiq. 2017; 38(133): 000-000 
doi: 10.



208 Martín Correa-Urquiza 

profane or lay knowledge, its contexts and circumstances of expression and development, 

as well as its obstacles and difficulties to acquire a socially legitimized status. When we talk 

about profane knowledge, we refer to that conceptual elaboration that derives from the sub-

jective experience of the psychic/emotional/social suffering. This knowledge frequently runs 

the risk of being a “blind spot” for the expert look, but, in various ways, acts and emerges 

as a constitutive element of survival strategies and self-care in the subjects of the so-called 

madness. This knowledge seeks to be accepted, recognized, and is presented as a key 

element when it comes to enabling the conditions of dialogue in the field of reflection on 

suffering and the construction of itineraries towards better living.

Key words: mental health, expert knowledge, lay knowledge, dialogue.

Introducción

Algo está cambiando. En estos últimos años es innegable la activación y po-
litización de diferentes colectivos, proyectos, entidades y federaciones1 que re-

conocen y reivindican la necesidad de actuar en el ámbito de la salud psíquica, 
articulando la experiencia en primera persona2 –la vivencia de la aflicción3– como 
elemento motor en la construcción de la terapéutica y de los itinerarios para un 
mejor estar. Dicho fenómeno, que nace en un contexto en el que la condición de los 
saberes profanos (1) resuena de nuevas maneras, incluso entre profesionales, surge en 
parte de iniciativas que han ido poniendo gradualmente en cuestión aquellas premi-
sas que dejan en manos de los saberes expertos la legitimidad y jurisdicción sobre la 
casi totalidad de los procesos de atención y recuperación. Son iniciativas, en ocasio-
nes, con posicionamientos muy diferentes en lo que respecta a la negociación con los 
saberes y las lógicas hegemónicas del cuidado, pero unidas en la reivindicación de sus 

1 Algunas de ellas se definen exclusivamente como “en primera persona” y otras son el resultado del 
encuentro entre personas con y sin experiencia en el diagnóstico e incluyen a profesionales, familiares, 
etc. 

2 “En primera persona” es una de las formas consensuadas para hablar de sí mismos según las federa-
ciones de los llamados “usuarios de servicios de la salud mental” en el Estado español. Hace referencia 
a la necesidad de “dejar de ser hablados por otros” –saberes expertos– para comenzar a hablar desde 
el marco de referencia que da la experiencia del sufrimiento psíquico “en primera persona”. Dichas 
federaciones representan a entidades y colectivos que, entre otras cuestiones, buscan, por un lado, par-
ticipar en la elaboración y el desarrollo de las políticas públicas relativas a sus necesidades y derechos, 
y, por el otro, crear espacios y condiciones del cuidado desde las lógicas y premisas de la colaboración 
y el cuidado mutuo.

3 Cuando hablamos de aflicción, hacemos referencia a aquel sufrimiento derivado no solo de la 
realidad psíquica, sino también del impacto relativo de los usos sociales de las significaciones asociadas 
a las categorías médicas que las nombran y de lo que solían denominarse “condiciones materiales de 
la existencia”. 



209La condición del diálogo. Saberes profanos y nuevos contextos del decir

derechos ciudadanos como uno de los elementos que desnaturalizan y cuestionan 
las metodologías manicomiales persistentes en ciertos territorios y vínculos institu-
cionales. Hablamos de experiencias que han ido articulándose originalmente desde 
una situación de margen, pero que, poco a poco, y a través de diferentes estrategias, 
van tomando un protagonismo que contribuye al equilibrio y pone en evidencia la 
urgencia de asumir que todo proceso de salud, padecimiento y bienestar ha de ser 
pensado y abordado atendiendo a la diversidad de perspectivas que entran en juego 
y a las complejidades que de ello se derivan. 

Este artículo intenta ser un aporte al análisis de las circunstancias diversas y 
complejas que obstaculizan la emergencia de los saberes profanos, así como una re-
flexión sobre las posibilidades que abren las nuevas perspectivas que buscan ubicar a 
los sujetos del diagnóstico en el centro de la escena. El texto es en parte fruto de más 
de 15 años de trabajo de investigación y acción participativa junto a colectivos “en 
primera persona” en el ámbito de la salud mental en el Estado español y fundamen-
talmente en Cataluña. Comencemos.

De la condición de los saberes 

En la actualidad se hace cada vez más evidente la necesidad de reconocer la 
existencia de al menos dos grandes campos o marcos de referencia desde donde 
se construye el saber: el de la experiencia vivida del sufrimiento, sus aprendizajes 
vinculados, acciones y silencios; y el de las disciplinas y ecosistemas epistemológi-
cos que intentan –desde un relativo afuera– comprenderlo, sosegarlo, neutralizarlo, 
apagarlo, etc. En otras palabras, si nos atenemos a una concepción ampliada de la 
idea de salud, tal como suele proponer el antropólogo de la medicina Byron Good 
(2), nos vemos ante la importancia de asumir la presencia de ambos campos de aná-
lisis entrecruzándose: la enfermedad objetivada por las disciplinas y la experiencia 
subjetiva de la aflicción, a las que habríamos de sumar las condiciones materiales y 
estructurales que determinan e impactan sobre ellas. Problematicemos un poco esta 
primera cuestión. 

Sabemos que la construcción de los padecimientos de la mente como “en-
fermedades” o “trastornos” responde también a la lógica de la conformación de un 
campo de conocimiento en las diferentes áreas profesionales relativas (3) y que, por 
lo tanto, reposa sobre la elaboración de categorías que puedan dar nombre a diver-
sos compendios sintomatológicos. Es decir, responde a una necesidad de nombrar, 
clasificar, quizás comprender y tratar; pero sería una falacia suponer que abarca la 
totalidad compleja del sufrimiento psíquico y social ligado a la llamada locura. No 
podemos olvidar que toda interpretación es, en definitiva, una construcción de sen-
tido de un determinado fenómeno, una construcción que puede ser más o menos 



210 Martín Correa-Urquiza 

efectiva, dependiendo de las circunstancias y condiciones, pero que opera sobre los 
itinerarios vitales de los sujetos de maneras que van más allá de toda intencionalidad 
terapéutica; incluso, en ocasiones, contraviniéndola. Hace ya tiempo que la antropo-
logía nos recuerda aquello de que la cultura es la fuente de sentidos con que damos 
significado a los fenómenos de la vida cotidiana para poder interactuar socialmente, 
pero no la realidad en sí misma. Afirma Byron Good que “formas culturales tales 
como la ciencia y el arte no fueron concebidas como ‘simples estructuras que poda-
mos insertar en un mundo dado’, no son como cristales que aporten una coloración 
al mundo tal como lo vemos, sino ‘funciones mediante las que se confiere realidad a 
una determinada forma’ ”(2).

De esta manera, la salud no puede ser pensada exclusivamente desde una di-
mensión  organicista. No es una cuestión únicamente médica, sino el resultado de 
una serie de elementos que tienen relación con el aire que respiramos, las dificultades 
vitales y existenciales de los sujetos, su situación socioeconómica, los parámetros 
alimentarios; incluso los ejes culturales a través de los cuales se plantea la misma idea 
de salud y enfermedad. Así, si existe un saber biomédico, psi, etc. como resultado 
de una aproximación concerniente a un ámbito y cultura, podemos reconocer que 
existe también una experiencia subjetiva, una forma de vivir e interpretar ese sufri-
miento, de entender el dolor y buscar opciones para serenarlo, que surge desde el 
interior mismo de la aflicción. Hace ya más de cuarenta años que el antropólogo y 
profesor de Psiquiatría Transcultural Arthur Kleinman (4) nos ayuda a pensar en los 
diferentes marcos de referencia desde los que se construye el conocimiento. Según 
el autor, es posible distinguir tres conceptos a la hora de aproximarnos a la cuestión 
de la enfermedad en general: illness, disease y sickness. Para este autor, illness haría 
referencia a la experiencia subjetiva, a la aflicción; disease sería la dimensión orgá-
nica y clínica de la enfermedad; mientras que sickness sería lo relativo al malestar, a 
la disfunción social y cultural del fenómeno, a lo que producen las significaciones 
sociales. Cabe aclarar que aquí, y para nosotros, la aflicción no es solo un relato de 
lo sufrido, sino la base misma a partir de la cual se construye el sentido de lo vivido 
y las posibles estrategias derivadas para un mejor estar. Hablamos, por lo tanto, 
de la existencia de una capacidad de agencia en los sujetos (5) que se deriva de un 
cierto habitus4 y define y articula prácticas de autoatención (7) que son y pueden ser 
conceptualizadas para formar parte de los itinerarios de recuperación. A ese universo 
último de saberes y capacidades de acción lo hemos definido anteriormente como el 
campo de los saberes profanos (1). La palabra “profano” nos permite así evidenciar 
y analizar la realidad de esos saberes velados pero existentes en las subjetividades 

4 Aquí retomo la noción de habitus de Pierre Bourdieu (6) para hablar, por un lado, de los condi-
cionamientos asociados a una clase particular de formas de existencia y, por el otro, de lo que de ello se 
deriva en términos de producción de sentido y acción.



211La condición del diálogo. Saberes profanos y nuevos contextos del decir

individuales y colectivas de la llamada locura; saberes que se desenvuelven o que 
residen latentes bajo circunstancias de negación y ocultamiento y que, de alguna ma-
nera, se constituyen como una dimensión del conocimiento que pone en evidencia 
el carácter, en ciertos aspectos, sacro del pensamiento científico. Recordemos que, 
como sustenta el mismo Good en su “respuesta antropológica a las epistemologías 
fundamentalistas” (2), determinados discursos biomédicos –y no solo ellos– acaban 
adoptando el modelo de la creencia y la salvación: el del consumo de drogas, el de la 
enfermedad, el de los riesgos para la salud, etc. Adicionalmente, entendemos estos 
saberes como profanos porque en su insistencia, en cierto modo, se articulan como 
la dimensión hereje en relación al saber institucionalizado, a aquel que ha ido natura-
lizándose como el sentido común (1) en nuestro contexto. Lo profano interpela aquí 
a las prácticas naturalizadas de la cotidianeidad asistencial, y no ha dejado nunca 
de manifestarse a través de sus rebasamientos, sobrepasando obstáculos teóricos y 
físicos para lograr conformarse, atreverse, articularse, enunciarse, materializarse. A 
este respecto, es necesario observar que la complejidad de pensar la cuestión de los 
saberes profanos se relaciona con la posibilidad de aceptar que esos saberes no son 
solo aquellos que quiebran el molde o subvierten lo dado, sino que también residen 
en aquellas pequeñas resistencias y victorias mínimas sobre sí mismo y en las propias 
inercias, sumisiones y/o ataduras. Estos saberes deben encontrar, más allá del ámbito 
estrictamente biomédico, el contexto descolonizador que permita su nacimiento, 
desarrollo y articulación; contextos posibles para el emerger de esos otros conoci-
mientos posibles. Y algo de eso está sucediendo.

Ante esto, diferentes aproximaciones teóricas cuestionan la desigualdad en-
raizada en la relación entre estos dos grandes campos de saber. Ángel Martínez (8) 
habla del monólogo institucional que hemos establecido con la locura y la necesidad 
de habilitar instancias para el diálogo. Y mucho antes de eso Robert Castel recordaba 
que: “Hemos llegado indudablemente al final de un ciclo. Un modelo de interven-
ción sobre los trastornos de la psyché establecido hace cerca de dos siglos, y que se 
había mantenido y enriquecido a través de sucesivas renovaciones, está perdiendo 
preeminencia. Eso no significa que dispositivos como el del sector psiquiátrico o el 
del psicoanálisis sean caducos o estén superados, sino que las innovaciones más sig-
nificativas, las que comprometen el porvenir, no pueden ya pensarse exclusivamente 
dentro de tal filiación” (9). 

En este sentido, lo que creo importante recuperar aquí es que, para pensar 
las condiciones de emergencia de lo profano, es necesario profundizar en el análisis 
de las desigualdades intrínsecas a la relación entre los saberes. Es decir, si podemos 
hablar de dos grandes relatos sobre el sufrimiento psíquico (el manifiesto en las 
prácticas asistenciales y aquel que subyace y emerge desde los sujetos), constatamos 
a su vez una diferencia de legitimación que se traduce en des-encuentro: aquel que 



212 Martín Correa-Urquiza 

se produce entre un saber que es reconocido y naturalizado como el “deber ser” de 
los cuidados y otro que late oculto, negado y olvidado, pero que comienza a hacerse 
visible en situaciones y contextos en los que esta posibilidad es habilitada. Es urgente 
reconocer aquí la condición del desamparo; es decir, hay un sujeto que, en definitiva, 
no se reconoce en la mirada que lo produce y no se percibe en el lugar dado. Rafael 
Huertas (10) ha hablado de la noción de “paratopía” para analizar la sensación de 
no-pertenencia al manicomio por parte de los sujetos en las épocas anteriores a la 
reforma psiquiátrica, y, en este sentido, este concepto puede ayudarnos a pensar en la 
percepción de no-correspondencia por parte de los sujetos en relación al lugar sim-
bólico dado por el diagnóstico y sus significaciones sociales. Hablamos, pues, de un 
estar a la intemperie como objetos de las intervenciones de otros, intervenciones que, 
por un lado, no se hacen eco de la experiencia vivida como elemento constructor 
de alternativas y, por el otro, reproducen prácticas orquestadas desde una frecuente 
omnipotencia; prácticas que, a su vez, corren el riesgo de no ser reconocidas sino 
meramente asumidas por los sujetos y que se traducen en asfixia y neutralización de 
identidades y subjetividades. Pero lo cierto es que no hay diálogo posible si no existe 
un reconocimiento mutuo. Y no hablo, es claro, de un reconocimiento que otorgue 
los roles ya dados de pacientes y profesionales, sino de aquel que es relativo a la 
necesidad de suponer al otro en tanto productor de sentido y significación sobre el 
dolor y la experiencia; un reconocimiento que entienda a ambos en su condición de 
productores de cuidados, que los observe como sujetos activos en la búsqueda de un 
mejor estar y que habilite procesos de intersubjetividad equilibrados. José Leal (11) 
suele recordarnos que el saber no es válido si no es reconocido por el otro.

Son muchos los autores que, como Fernando Colina (12), vienen denunciando 
la violencia que implica el diagnóstico y las formas a través de las cuales la etiqueta 
saquea las relaciones y las vidas. Sabemos, aunque lo olvidamos con frecuencia, que 
el estigma reside en gran medida en el diagnóstico y en la captura que la etiqueta y 
sus significaciones hacen de los sujetos y sus identidades sociales (1); una captura que 
se traduce en una suerte de colonización de la identidad/subjetividad, de las maneras 
de ser, estar, percibir y vincularse al mundo. En este sentido, y a nuestro entender, 
el problema no reside tanto en la existencia de un diagnóstico en sí, sino en los usos 
sociales de la categoría y en la imposibilidad de los sujetos de desprenderse del eti-
quetado en todas las circunstancias de la vida. Por otra parte, es necesario recordar 
que la nosología psiquiátrica hace ya tiempo que no puede pensarse nombrando solo 
un proceso psíquico y su sintomatología; son inscripciones que anuncian otras cosas, 
son rótulos cuyo abanico de significaciones –derivado de los usos e interpretaciones 
históricas y sociales– va mucho más allá del sufrimiento en sí. De hecho, social y clí-
nicamente, no son pensadas nombrando la aflicción, sino un comportamiento que se 
desvía supuestamente de la norma consensuada. La etimología de una palabra en este 



213La condición del diálogo. Saberes profanos y nuevos contextos del decir

y otros muchos casos tiene poca relación con el constructo significativo de uso social 
que opera constantemente sobre las personas. Solo basta con recordar que la palabra 
“imbécil” fue diagnóstico y aún es definida por la RAE en relación con la “deficiencia 
mental”. Los sujetos franquean bosques de significaciones que no son solo construi-
dos para ellos, sino que forman parte de las dinámicas globales de la comunidad; pero 
son significaciones que ejercen sobre ellos otro tipo de presión simbólica y merecen 
–al menos por eso– ser analizadas. Con todo, no se trata aquí de negar el sufrimiento 
o la existencia de una (mayor o menor) problemática que obstaculiza la gestión de 
la vida de las personas, sino de cuestionar la utilización de las categorizaciones como 
elementos totalizantes y destructores de la vida social del individuo.

Hablando de cambios, lo interesante es que todo esto es algo que vuelve a 
ponerse hoy sobre la mesa, a problematizarse. Y decimos vuelve porque Paulo Ama-
rante (13) o el mismo Franco Basaglia (14) ya habían planteando la necesidad de dar 
cuenta de la ficción que podría (y puede) producirse si entendemos el diagnóstico 
desde la omnipotencia que pretende abarcar toda la realidad de la aflicción. Am-
bos autores, cada uno desde contextos y momentos diferentes, reflexionaron sobre 
la importancia de colocar la “enfermedad entre paréntesis” para suspender el con-
cepto y sus connotaciones adyacentes. No se trata de negar el padecimiento, sino 
de vislumbrar la naturaleza de constructo de las taxonomías psiquiátricas, habilitar 
contextos para la emergencia de otros constructos posibles y promover otra relación 
entre profesionales y sujetos portadores de sufrimiento. Hoy quizás no es tan desca-
bellado pensar que hemos madurado lo suficiente como para entender que es posible 
ubicar la “enfermedad” al menos entre comillas. Las comillas pueden dar cuenta de 
la naturaleza de un concepto como resultado de una construcción cultural específi-
ca; el diagnóstico –aunque lo olvidemos con frecuencia– no es la realidad objetiva, 
sino una manera de conceptualizar el sufrimiento a través de la observación de los 
síntomas y del desarrollo de un campo específico de tecnologías terapéuticas; es, por 
lo tanto, el resultado de un marco interpretativo sobre el fenómeno o la situación 
observada. Y esto no quiere decir que esa construcción sea más o menos válida o 
efectiva; aquí no se trata de hacer una valoración en esos términos, sino de trabajar 
en pos de una honestidad analítica que nos acerque a mejores puertos; una hones-
tidad que nos abra a la posibilidad de comprender que la experiencia vivida del su-
frimiento psíquico desarrolla también un campo de significaciones que necesitamos 
dejar emerger, acompañar, dar luz, revelar, en términos de Fernand Deligny (15). 

Pongamos algún ejemplo. Este año, desde el Colectivo Locomún5 y con el 
apoyo de entidades y colectivos en primera persona, se inició un movimiento que 

5 El colectivo LoComún está formado por personas con y sin experiencia de diagnóstico. Más infor-
mación en: https://www.facebook.com/LoComun/.



214 Martín Correa-Urquiza 

aboga por la eliminación de la contención mecánica en salud mental. Este tipo de 
“técnica” es frecuentemente utilizada y justificada en los ingresos hospitalarios bajo 
el argumento del cuidado del paciente, para evitar “intentos autolíticos” o neutra-
lizar la probable “peligrosidad”. Desde ahí se construye todo un campo de sentido 
que sostiene y legitima la práctica. Por otro lado, es interesante observar cómo la 
mayoría de los testimonios que se recogieron en la campaña hacían referencia al uso 
innecesario de la contención, a una utilización relacionada con la imposición de 
normas “absurdas” o de normas que al menos no son comunicadas de manera atenta 
y cuidada: a un uso más ligado a la imposición, al sometimiento, a la escenificación 
de un poder que actúa como método disuasorio de cualquier desacuerdo o rebelión. 
La contención mecánica es vivida y recordada en la mayoría de los casos como una 
situación traumática, como el inicio de una nueva herida asociada al ingreso, al 
des-trato y a la cosificación; como una ruptura biográfica en todas sus dimensiones. 
Tal como apunta un testimonio recogido en la campaña: “En el momento en el que 
estás sufriendo, fuera de ti, que te aten se transforma en una violencia más que se 
suma a tu vida. Sientes que no te están entendiendo, que lo que quieren no es cui-
darte sino controlarte. Entiendo que uno llega a veces muy confundido y hecho un 
Cristo, pero en el fondo estamos pidiendo auxilio a gritos… y lo último que nece-
sitas es que te aten. Quizás ellos podrían aprender a leer entre líneas”. Otros relatos 
afirman: “Un centro psiquiátrico está lleno de normas bastante raras. No te podías 
tender en el pasillo… y me sentía bastante mal. Los enfermeros decían que nos tirá-
bamos a la piscina. Creo que quieren que tengas claro que vas a estar encerrado bajo 
sus normas, si te atan quiere decir pórtate bien, es como educar a hostias”; “a mí una 
vez me amenazaron con atarme porque nos estábamos dando la mano un chico y yo, 
me dijeron: ‘Cuidado, que si no te atamos’. Y yo les dije: ‘Pues átame’, y nos ataron. 
Quieren que bajes la cabeza. He visto atar a gente por lloriquear, por quejarse, por 
preguntar… por usar su derecho a réplica y a cuestionar… es muy triste y descora-
zonador, da mucha rabia”. Más allá de la evidente violación de derechos básicos que 
ponen de relieve estos testimonios, lo que quiero rescatar aquí es el choque concep-
tual, el desencuentro entre quienes presuponen que ese es el camino del cuidado, y, 
por lo tanto, lo imponen y practican, y quienes perciben que ese cuidado aparente 
es en realidad una intervención que lo destruye. Ahí reside la raíz del desamparo. 

De la colonización de la subjetividad /identidad y la negación  
de los saberes profanos 

“Nosotros intentamos generar espacios para el diálogo, asambleas o situacio-
nes para que las personas puedan tomar la palabra, pero la respuesta suele ser el 
silencio”, señalaba recientemente una trabajadora profesional de un centro de salud 



215La condición del diálogo. Saberes profanos y nuevos contextos del decir

mental durante una jornada de formación en febrero de 2018 en el Posgrado de 
Salud Mental Colectiva de la Universidad Rovira i Virgili. Ante esto, cabría asumir 
la inexistencia de una narrativa o, por el contrario, la existencia de capas y capas de 
sedimentos que, de diferentes maneras, han asfixiado la posibilidad del decir en las 
personas definidas como pacientes. Intentemos analizar esta cuestión que considero 
clave a la hora de pensar las razones del silencio.

Para el sujeto de la aflicción, el momento de crisis y diagnóstico deriva, a la 
vez, en un quiebre abrupto en la construcción de las significaciones alrededor de la 
propia experiencia de vida. Es una ruptura que, al mismo tiempo, es dotada externa 
y médicamente de un contenido y sentido de tal forma que deja nulo o mínimo es-
pacio para el decir del sujeto, para abrirse a la posibilidad de pensar o reconstruir un 
sentido que podríamos entender como propio y subjetivo. Basaglia ya decía que el 
sujeto nunca puede “oponerse a lo que le excluye, puesto que cada uno de sus actos 
se encuentra constantemente circunscrito y definido por la enfermedad” (14).

En términos gramscianos (5), podemos hacer referencia a la necesidad de pen-
sar en la situación de dominación que se produce en el sujeto de la aflicción como 
resultado de asumir las categorías médicas como el “sentido natural” que nombra la 
realidad absoluta de la experiencia. Es “estar perdido, perdido de ti mismo luego de 
un corte en tu vida, un corte que fue también el final de un camino”, como contaba 
un participante de la experiencia Nikosia en un programa en el que se intentaba 
re-pensar el “brote psicótico” como un momento de ruptura biográfica6. Y cuando 
hablábamos de ruptura biográfica no solo hacíamos referencia a la crisis en sí, sino 
también y sobre todo al despojo de toda legitimidad para el decir, para pensar, para 
cuestionar, de las personas en relación a sus propios procesos vitales. “Ya no puedes 
hablar por ti. Ya no eres mirado como persona. Se crea un muro de metacrilato entre 
tú y el mundo, y la imagen que ellos perciben de ti no tiene nada que ver con lo que 
tú sientes o crees que eres”, continuaba el tertuliano.

Por el contrario, uno de los pasos previos a las posibilidades de emergencia de 
lo profano radica en las opciones del sujeto para construir y producir un campo pro-
pio de significados alrededor de su experiencia y mundo vital que vaya más allá del 
nombramiento clínico y las pautas expertas. Desde otro ámbito, Michel Agier (16) 
nos recuerda aquello de que “los sujetos existen al tomar distancia de su condición 
social, de la identidad que les es asignada (étnica, racial, humanitaria) y, eventual-
mente, de un sí mismo que sufre…”, y continúa: “donde hay subjetivaciones otras, 
hay aparición de un sujeto otro”, con lo que nos recuerda que el sujeto surge en 
situación y contra una identidad asignada (16). En este sentido, cabe retener que, 
en nuestro ámbito, la posibilidad de ser sujetos, de re-subjetivarse, se asienta sobre la 

6 Nikosia es un colectivo, una asociación y una de las primeras emisoras de radio formadas por 
personas con sufrimiento psíquico en el Estado español.



216 Martín Correa-Urquiza 

creación de otros contextos ya desligados de las capturas nosológicas, sobre la opción 
de desarrollar otras instancias para otras posibles activaciones.

Recordemos que, en ocasiones, el diagnóstico puede ser también un obstáculo. 
Y no tanto en sí mismo, pues, como decíamos, las categorías pueden ser el punto de 
partida para buscar opciones de tratamiento y pueden ser vividas como un alivio al 
nombrar razones para el sufrimiento. El problema surge, insistimos, cuando las ta-
xonomías se presuponen dando sentido total a la experiencia. Susana Brignoni (17), 
recuperando al filósofo Jean-Claude Milner (18), habla de la “trampa del todo”, es 
decir, del riesgo de asumir la nosología como elemento totalizador sobre la aflicción 
de manera tal que la categoría se transforma en una suerte de pantalla en la que 
proyectamos nuestros propios conocimientos y expectativas profesionales, mientras, 
al mismo tiempo, nos impide re-conocer la experiencia subjetiva, los saberes y herra-
mientas propias, la singularidad. La pantalla impide lo verdaderamente intersubje-
tivo, nos aboca a operar en relación a un saber total, preconcebido y encajado sobre 
la realidad del otro. 

Dolors, una de las participantes históricas del Colectivo Nikosia, afirmaba en 
una extensa entrevista que tuvimos en los Jardines de Gràcia en Barcelona: “Creo 
que estoy entendiendo ahora, después de 40 años, por qué me volví loca. Por qué 
tengo este diagnóstico de esquizofrenia paranoide. Por qué fui patológicamente des-
confiada. Y no tiene que ver tanto con una supuesta enfermedad. Tampoco con los 
abusos que sufrí por parte de mi padre o el desdén y el abandono de mi familia. 
Yo soy desconfiada, profundamente desconfiada, porque me traicionaron. Muchas 
veces. Mi madre”.

Y continuó aquella tarde: “Quizás una de las cosas que más me marcó en la 
vida, que más desconfianza me generó, fue aquel caso del muñeco. Desde los 3 o 4 
años yo tenía uno que era mi preferido, que era así como un bebé gigante de plástico, 
me gustaba jugar con él. No tenía nombre, nunca le puse nombre para no nombrar-
lo. Estaba vestido de azul, todo de azul, con una ropa muy suave, un pantalón corto 
y un jersey. El muñeco yo lo veía como el símbolo de mis hermanos. Como tenía que 
cuidar de ellos, podía practicar con el muñeco. Además, tenía 3 muñecas, también 
de plástico, pero el más importante era el muñeco.

En esa época los regalos cada año llegaban en Reyes, no existía esto de la 
Navidad y los muchos presentes, no había Papa Noel, no, lo principal era el regalo 
de Reyes. Los esperaba con ganas. Entonces pasó que un mes antes de esa fecha mi 
muñeco desapareció, me disgusté –no me acuerdo por qué– y cuando fui a buscar 
a mi muñeco para abrazarlo, ya no estaba. No podía consolarme ahí. Salí corriendo 
a decirle esto a mi madre. Al principio me dijo:  ‘Pero si tú no tienes un muñeco, 
¿de qué muñeco me hablas?’ y al rato, cuando yo le insistía con que sí, que tenía, y 
le contaba cosas de él, ella me cambiaba la palabra y me decía que seguramente el 



217La condición del diálogo. Saberes profanos y nuevos contextos del decir

muñeco estaría en su lugar, solo que yo era tonta y no sabía verlo. Le pedía que me 
acompañase hasta el armario para buscarlo, pero no quería venir y seguía insistien-
do: ‘pero si está ahí, si no puede haberse ido caminando, es que eres tonta’. Pero el 
muñeco no estaba allí. Primero lloré en silencio, siguieron creciendo caminitos de 
hormigas en mis tripas. Muchos. Traté de acostumbrarme a haberlo perdido, me 
resigné. Pero pasó el mes, llegaron los Reyes y me llevé una sorpresa: mi regalo era 
un muñeco gordo, igual a aquel mío. La ropa era roja. Un jersey y un pantaloncito 
corto. Rojos. Yo estaba feliz con mi muñeco, pero había algo que me incomodaba, 
un caminito interno que me contaba la incomodidad. Esta vez pude jugar. Al año 
siguiente volvió a suceder lo mismo. Un mes antes de Reyes el muñeco desapareció. 
Sucedieron mis mismas preguntas seguidas de sus mismas respuestas. Siempre como 
calcadas, idénticas. El 6 de enero me llegó uno igual. La ropa era verde. Un jersey 
y un pantaloncito corto. Verde. Muy verde. Tímidamente, le pregunté a mi madre 
si ese no era el mismo muñeco de antes. Al principio me dijo que no, que era el 
muñeco que habían traído los Reyes, que yo no tenía ningún muñeco. Me trataba 
como idiota, como si yo no viera las cosas, como si yo no existiese como persona 
pensante. Solo como niña fantasiosa, como un fantasma sin cuerpo. O con el cuerpo 
sucio. Y yo me quedé dudando, pero callé. Al siguiente año otra vez: lo mismo, y 
volví a preguntarle, ahora con un poco de mayor certeza: ‘Pero, mamá, ¿este no es el 
mismo muñeco con la ropa cambiada?’. Me acusó de mala hija, de no saber valorar 
los regalos, de tonta y descreída, de desconfiada. Y en algo tenía razón, sí, la verdad 
es que desconfiaba un poco de mi madre. No quería, pero desconfiaba. Y cada vez 
más. Me callé la boca y acepté el muñeco, sabiendo que al año siguiente volvería a 
suceder lo mismo. Y sucedió. Durante cuatro años, hasta que ya no estuve en edad 
de recibir muñecos. 

Años más tarde, cuando tuve 15 años y hacía varios Reyes que aquello ya no 
se repetía, insistí en preguntarle. Me dijo sin pestañar y riendo: ‘Cuando íbamos en 
la noche de Reyes con el niño, cuando íbamos a buscarle ropa nueva, la gente del 
barrio se pensaba que era un niño, que íbamos con un bebé. Y sí, le cambiábamos la 
ropa, pero como tú eras niña, tú no te enterabas de nada’. ‘Será hija de puta’, me dije 
para adentro: ‘Ahora va y me lo suelta’. Le cambiaba el color de la ropa y me lo quería 
hacer pasar como el mismo. Tanta perversión tenía. Si, desde pequeña, la principal 
persona en la que necesitas sostenerte te propone una estructura tan endeble, tan 
poco confiable, dudosa, ambigua…, ¿cómo puedes aprender a erguirte en el mundo 
que nos toca? ¿Cómo puedes aprender a confiar en lo que te rodea?”.

Podría afirmarse que la politización de Dolors dentro del colectivo Nikosia, 
y la activación de estrategias profanas del cuidado, fue en parte consecuencia de ese 
reconocimiento sobre su experiencia, de esta reflexión que le dio herramientas para 
pensar su singularidad y su sufrimiento desde una perspectiva biográfica, no poco 



218 Martín Correa-Urquiza 

traumática, pero que iba más allá de la nosología médica y le permitía de alguna 
manera adueñarse de las razones de su aflicción y sus síntomas. “Es diferente pensar 
toda tu vida que eres una enferma mental que comprender que en el origen de tu 
sufrimiento hay una situación traumática que te ayuda a explicarlo, a comprenderlo, 
a darle humanamente sentido para encontrar maneras de hacerle frente. Ahora, mi 
proceso de cura pasa en parte por aprender a volver a confiar en los que me rodean 
y quieren, por construir alternativas junto a otras personas en situación similar. Por 
desarrollar formas de cuidado que tengan más que ver conmigo, con lo que creo y 
pienso”. Dolors es hoy miembro de la Asociación Nikosia y fue durante diez años su 
presidenta. Desde ese lugar, con el acompañamiento del colectivo y de sus sesiones 
de psicoanálisis (que defiende abiertamente), ha trabajado de manera incansable 
transformando su aflicción en el eje de su militancia. Ha dado clases en institutos y 
universidades, ha hablado ante los medios de comunicación cuestionando los mé-
todos psiquiátricos, ha apoyado y acompañado situaciones de sufrimiento de otras 
personas que atravesaron vivencias semejantes a la suya, etc. Ha utilizado su expe-
riencia de dolor como motor de transformación (propia y ajena).

Quizás sea importante aclarar que, a nuestro entender, el saber profano no 
puede pensarse en términos de verdadero o falso, no se constituye necesariamente 
como verdad o mentira, al menos en sus dimensiones absolutas. Es, en relación a un 
sentido propio, personal, subjetivo, no puede medirse sino como realidad de sentido 
que, a su vez, se manifiesta en los aspectos simbólicos de construcción y/o inter-
pretación de los acontecimientos que rodean al sujeto y en los aspectos prácticos/
específicos en los que el mismo toma decisiones y actúa en relación a lo que cree/
sabe/piensa conveniente para su mejor estar. Por supuesto, ambos aspectos forman 
parte de una misma dimensión, son como dos caras de una misma moneda. Es 
decir, puede pensarse que existe un saber (profano) como construcción simbólica 
propia que contribuye a la construcción de sentido alrededor de un determinado 
acontecimiento o de una determinada realidad/contexto/universo/imaginario; pero, 
por otra parte, existe un saber profano que se evidencia como práctica vinculada a la 
experiencia y al hacer en relación al propio sufrimiento y/o a la propia circunstancia 
compleja de existencia. Ambos se entrelazan, coexisten.

Problematizar la cuestión del paciente experto 

Últimamente se han creado experiencias articuladas desde las instituciones 
tradicionales que intentan poner en juego el saber profano bajo el paraguas concep-
tual del “paciente experto”. Son instancias en las que los saberes médicos parecen 
aceptar y promover la dimensión discursiva del sujeto del diagnóstico como parte 
del conocimiento y las estrategias generadas alrededor de la problemática. Más allá 



219La condición del diálogo. Saberes profanos y nuevos contextos del decir

de que, en la teoría, la propuesta es absolutamente necesaria, puede distorsionarse en 
la práctica y en las maneras de articularse. En ocasiones, es como si la figura del pa-
ciente experto se habilitara cuando los aportes profanos están estrechamente vincula-
dos a las dinámicas preexistentes para gestionar la salud; esto es, cuando reproducen 
las pautas dictadas por el Modelo Biomédico Hegemónico (7) y la burocracia del 
fármaco; cuando, en definitiva, se constituyen como una reformulación profana de 
la dimensión dada, asumen la enfermedad como realidad total del sí mismo, reafir-
man su decir desde la discapacidad y toda reivindicación está orientada hacia la pro-
fundización de las medidas ya planteadas por los sistemas expertos o, en su defecto, 
hacia la lucha contra el estigma. Los esfuerzos se concentran así en la formación de los 
afectados como expertos en reconocer y utilizar los recursos asistenciales del sistema 
sanitario. Hay una tendencia a implicarlos como partícipes activos en la aplicación 
de las propias estrategias de salud diseñadas desde los modelos expertos, pero no en 
la co-creación y el diseño de esas estrategias. Se generan así recursos técnicos impo-
sibilitados de concebir una reflexión crítica alrededor de ellos mismos. “A veces me 
siento como una espía trabajando para los psiquiatras”, afirmaba una reportera de 
Nikosia que había participado de un proyecto de “pacientes expertos” en Barcelona.

A nuestro entender, el saber profano no es el saber médico introyectado en el 
sujeto del diagnóstico, no es una mera reproducción mecánica de un conocimiento 
dado, sino una producción, en principio desordenada, desde los márgenes; pue-
de incluir los saberes médicos, pero sobre todo intenta definirse desde un universo 
subjetivo propio vinculado a la experiencia; es aquello que excede a lo dado, aquello 
que surge cuestionando o re-orientando lo asumido. Ante esto, y tal como venimos 
reflexionando, urge preguntarse si las consideraciones sobre los saberes en “primera 
persona” no deberían pasar por generar un nuevo marco de deliberación compartido 
desde el que puedan surgir nuevas ideas y demandas, nuevas propuestas colectivas 
para desarrollar los modelos desde una concepción ampliada (2) de la salud y aten-
diendo a la necesaria coexistencia de saberes expertos y saberes profanos legitimados 
como expertos. 

Sobre la asfixia corporal y el hacer comunitario 

Si pensamos el cuerpo como generador de experiencias, productor de signi-
ficaciones y la matriz misma de la subjetividad desde la que emerge el saber, es 
fundamental analizar las condiciones corporales de la llamada locura para entender 
la naturaleza del silencio y las opciones del decir. Siguiendo de nuevo a Byron Good 
(2) y adoptando un cierto posicionamiento fenomenológico, podemos plantear que 
para la persona el padecimiento es experimentado a través del cuerpo. Y el cuerpo 
no es solo “un objeto físico o estado fisiológico, sino una parte esencial del yo y un 



220 Martín Correa-Urquiza 

productor de significaciones. […] El cuerpo es sujeto, la base misma de la subjetivi-
dad o experiencia en el mundo, y el cuerpo, en tanto que ‘objeto físico’, no puede ser 
nítidamente diferenciado de los ‘estados de la conciencia’. La conciencia en sí misma 
es inseparable del cuerpo consciente” (2). Para Good, pues, el cuerpo no es solo “el 
objeto de cognición y conocimiento, de representación de estados mentales y la obra 
de la ciencia médica. Es al mismo tiempo un desordenado agente de experiencia”; o, 
dicho de otro modo, el cuerpo no es solo el “objeto de intervención de la práctica 
médica” (2), sino, a la vez, la fuente creativa de la experiencia desde la que se cons-
truye un saber. Podemos entender así que las relaciones entre la experiencia corporal, 
el significado inter-subjetivo, las estrategias narrativas que reflejan y re-elaboran las 
vivencias de la enfermedad y las prácticas sociales que canalizan los comportamien-
tos son fundamentales para entender la aflicción y las posibilidades de producción 
del saber profano (2). El cuerpo es experiencia y, como tal, produce sentidos en la 
dimensión de lo molecular (término de Gramsci recuperado por Giovanni Pizza), es 
decir, en aquella unidad mínima del ejercicio vital, el particular inmediato y la vida 
cotidiana (5). En otras palabras, las posibilidades de emergencia de los saberes profa-
nos están en estrecha relación con el lugar social de los sujetos, sus cuerpos y sus vidas.

En un artículo anterior (19) planteábamos que, en la aproximación biomédica 
al sufrimiento mental, el cuerpo no es solo parte de las posibles des-consideraciones; 
en muchos casos, es poco más que el receptáculo del compuesto sintético que intenta 
neutralizar las variantes sintomatológicas del sujeto y el elemento de referencia para 
observar los efectos y consecuencias de los neurolépticos. Podemos hablar aquí en 
términos físico/orgánicos de un cuerpo que se altera como producto de la medica-
ción y de las intervenciones de la biomedicina; esto es, de un cuerpo que modifica su 
volumen, que pierde o gana peso en exceso; de un cuerpo que tiembla, duda o acusa 
excesos de glucosa en sangre, etc. Pero, por otro lado, hay un cuerpo que sufre las 
consecuencias derivadas de las significaciones sociales de las taxonomías; hablamos 
entonces de una corporalidad escondida, arqueada, encorvada, retorcida, que inten-
ta olvidarse de sí misma para desaparecer con el objetivo último de no estar expuesta 
a las lógicas del estigma. Digamos que el primero está vinculado al universo de los 
efectos denominados como no-deseados o secundarios de la medicación psiquiátrica 
y que intentan paliarse mediante más fármacos que contrarresten con nuevos efectos 
(primarios y secundarios) los anteriores. La pesadez y el aletargamiento producido 
contribuyen al desarrollo de un itinerario vital sedentario, no activo, que genera 
en muchos casos obesidad, problemas circulatorios, hormonales, etc. Dice Joanna 
Moncrieff: “Hacen que las personas se muevan menos y que sus movimientos sean 
más lentos. Al disminuir los movimientos de los músculos de la cara, la expresivi-
dad facial es menor y se desarrolla una especial expresión gestual plana. También se 
reducen otras respuestas de expresión emocional. Experiencias emocionales como 



221La condición del diálogo. Saberes profanos y nuevos contextos del decir

la tristeza y la felicidad son menos intensas y las personas que han tomado estos 
fármacos describen sentirse emocionalmente aplanadas, indiferentes o insensibles. 
Los neurolépticos enlentecen el pensamiento y para quienes los toman resulta es-
pecialmente difícil hacer cosas por sí mismos. Se describe como una dificultad para 
‘iniciar acciones’ e incluso algo tan sencillo como el responder a preguntas puede 
llegar a ser difícil” (20).

Los numerosos efectos primarios y colaterales provocados por los neurolép-
ticos pueden rastrearse de distintas maneras en la evidencia de lo corporal y en la 
construcción de una subjetividad. Al mismo tiempo, la conciencia del sujeto de su 
propia situación como nombrado/significado socialmente a través de las etiquetas 
diagnósticas y la conciencia de sus sentidos sociales podrían pensarse, en parte, como 
determinantes de una variante específica de corporalidad. Esta corporalidad se tra-
duce en un estar hundido frente al propio mundo vital y se suma entonces a aquella 
captura de la subjetividad, a la negación del saber, generando un tipo de realidad que 
ayuda a entender las razones del silencio. 

A todo lo mencionado, deberíamos sumar los riesgos de la realidad actual en 
relación con el trabajo desde lo enunciado como “comunitario” (19). Así, decíamos 
que los sujetos de la aflicción están expuestos de diferentes maneras a la lógica de los 
otros, y no solo a través de las articulaciones propias del Modelo Médico Hegemó-
nico (7) en las instancias que le son propias, sino a partir de la naturalización de la 
perspectiva biomédica transformada hoy en eje central de la articulación semántica 
del estigma en el campo social. El saber experto, que solía fundarse sobre el cuerpo 
del loco dispuesto en condiciones de pretendido laboratorio durante el encierro, pa-
rece haber propuesto y dispuesto hoy una suerte de captura semántica de los sujetos 
incluso en entornos comunitarios en los que las taxonomías continúan operando 
y tiñendo las prácticas del tejido social. Al parecer, en estos tiempos, las categorías 
diagnósticas se articulan desde una cierta apropiación de la identidad de los sujetos 
inclusive en entornos que no les son propios. Así, pueden observarse abordajes que 
no son sino una mímica de lo comunitario y que terminan asfixiando semánticamen-
te a los individuos allí por donde circulan. Y, en ocasiones,  esto no solo es resultado 
de la sobremedicación como fenómeno que impacta en las improntas corporales e 
inhabilita su despliegue, sino que está ligado también a las necesidades instituciona-
les de continuar nombrando y re-semantizando los espacios sociales desde las pautas 
de lo clínico-terapéutico; en otras palabras, puede observarse cómo fuera de las redes 
de tratamiento de la salud mental, las instancias propuestas para la llamada locura se 
rebautizan desde las lógicas de la “inclusión”, la “asistencia”, la “terapia” y la “bene-
ficencia”. Hablamos de un abanico taxonómico que tiene más sentido para quien lo 
produce y la necesidad de articularse –al menos retóricamente– desde el paradigma 
de la “integración” que para quien de distintas formas intenta utilizarlas o participar 



222 Martín Correa-Urquiza 

en ellas. Observamos de esta manera cómo aquella corporalidad e identidad/subjeti-
vidad de la locura continúa cautiva de la taxonomía psiquiátrica, devenida en un sa-
ber social que opera incluso fuera de los propios ámbitos institucionales de lo biomé-
dico. Los sujetos son pensados en términos de “enfermedad total” (21), re-bautizada 
y recuperada en todas y cada una de las instancias y territorios por los que circulan. 
Quizás las transformaciones que se están dando en este sentido pasan por la creación 
de espacios naturales ligados a un cuidado que no patologice, que no identifique al 
otro en su necesidad o vinculación clínica, sino a la posibilidad de abrirse a un nuevo 
campo de experimentación o aprendizaje. El ámbito de lo socio-comunitario necesi-
ta ser re-pensado desde el complejo taxonómico de lo comunitario.

De este modo, pensar en aquellos contextos en los que puede hacerse posible 
la emergencia y la articulación de los saberes profanos tiene una estrecha relación con 
las preguntas que se hacía Jean Oury: “¿Cómo sostener un colectivo que preserve la 
dimensión de la singularidad? ¿Cómo crear espacios heterogéneos, con tonalidades 
propias, atmósferas distintas, en los que cada uno se enganche a su modo? ¿Cómo 
mantener una disponibilidad que propicie los encuentros, pero que no los imponga, 
una atención que permita el contacto y preserve la alteridad? ¿Cómo dar lugar al 
azar, sin programarlo? ¿Cómo sostener una ‘gentileza’ que permita la emergencia de 
un hablar allí donde crece el desierto afectivo?” (22).

Movimientos y contextos posibles 

Más allá de lo reflexionado anteriormente, es justo admitir que vivimos mo-
mentos en los que las opresiones históricamente naturalizadas en el ámbito de la 
salud mental vuelven a ponerse de manifiesto; hay luz sobre la coerción en el campo 
del sufrimiento psíquico; hay luz sobre la brutal evidencia de la contención mecánica 
y su uso en situaciones que exceden los argumentos que la sostienen; hay luz sobre 
la necesidad de abrir espacios para el cuidado mutuo y para el diálogo. A partir de 
esto, podemos concluir que el trabajo por la mejora del estar psíquico y social de los 
sujetos de la aflicción implicaría, entre otras cuestiones, una doble labor: insistir en 
la des-patologización de las identidades y en el cuestionamiento de los usos sociales 
de las categorías médicas como realidades totalizantes y en ámbitos que no les son 
propios; pero, al mismo tiempo, desarrollar una nueva praxis que sea el producto de 
una elaboración colectiva y transdisciplinar –que incluya los saberes de la experien-
cia– de itinerarios para la generación de ese bienestar. Ello estaría ligado al desarrollo 
de instancias desde las que los sujetos accedan a la posibilidad de apropiarse de sus 
itinerarios vitales; es decir, en las que se politice el sufrimiento y se legitime el cui-
dado mutuo en tanto germen posible para la emergencia de un saber que dé acceso 
al diálogo.



223La condición del diálogo. Saberes profanos y nuevos contextos del decir

Se trata de promover una cierta apertura para reconocer la existencia de es-
trategias y formas de producir cuidado que no necesariamente coinciden con las 
desarrolladas desde las lógicas de los saberes expertos. Una mujer preguntaba en 
Nikosia hace unos años: “Si las enfermedades están generalmente ligadas a algún 
órgano tratable, ¿dónde duele la locura?, ¿en la mente? Pero, si la mente es una abs-
tracción, ¿dónde está la mente que supuestamente está enferma? La locura duele en 
todas partes y a veces no hay medicina para tanto dolor”.

Necesitamos, pues, una nueva cultura compartida del cuidado, un marco de 
referencia y una aproximación que se abra a la necesidad de atender las interaccio-
nes entre relatos y saberes, entre lo singular y lo colectivo, entre los determinantes y 
presiones sociales y las condiciones materiales de la vida. Quizás, como planteá-
bamos en un artículo reciente junto a Ángel Martínez (23), no se trata tanto de 
poner el énfasis en el dónde de lo comunitario –que también–, sino en el cómo de la 
concepción y la articulación de las prácticas y de la transformación de los hábitos 
relacionales entre sujetos, experiencias y relatos. Si hoy es evidente que el manico-
mio pervive en los vínculos, necesitamos des-manicomializar las relaciones entre 
sujetos y saberes, des-enfermar las identidades (1). Necesitamos una mirada alejada 
de la tentación de imponer fórmulas que unifiquen el abordaje de la salud; una 
perspectiva, ligada quizás a las propuestas de la salud colectiva (23), que entienda 
que la receta y el protocolo no solo reducen la complejidad de cada situación/ex-
periencia de sufrimiento a una unidad ilusoriamente estándar, sino que, al mismo 
tiempo, nos alejan estrepitosamente de las lógicas del cuidado.

Con todo, el desafío no solo pasa por re-conocer la existencia de aquellos 
saberes y sujetos que han logrado un cierto grado de emancipación, sino por pro-
ducir nuevos contextos de posibilidad para la emergencia de esos otros que residen 
bajo la colonización. Toda tarea en pos de la de-construcción del estigma pasa 
fundamentalmente por des-colonizar y desactivar las nosologías biomédicas y sus 
frondosidades significantes como elemento al uso de las identidades sociales, y pro-
ducir otras maneras de nombrar que resulten de la negociación y el consenso entre 
saberes.

Al mismo tiempo, es necesario seguir problematizando la concepción reduc-
cionista de la lucha contra el estigma, abriendo un campo de sospechas para mostrar 
el empeño de las multinacionales farmacéuticas en dar apoyo incondicional a las 
campañas antiestigma porque contribuyen de manera colateral a la solidificación 
de las categorías diagnósticas como realidades inapelables en relación con los fenó-
menos que nombran. En otras palabras, y como suele afirmar Benedetto Saraceno 
en sus conferencias, preguntándonos si el apoyo de la Industria Farmacéutica no es 
sino un paso más en la tarea orientada a consolidar la naturaleza del objeto que da 
sentido a la existencia de su producto: la enfermedad. 



224 Martín Correa-Urquiza 

Es un proceso que deberá darse de manera gradual, abriéndose paso entre sedi-
mentos de instancias y situaciones de dominación que atraviesan sujetos y vidas. Y es 
en este sentido que el trabajo de colectivos, asociaciones y federaciones en “primera 
persona”, construyendo en condiciones de igualdad con otros saberes, cobra mayor 
valor y significado. Es allí donde se reconstruyen hoy los territorios que posibilitan 
la distancia necesaria para la re-subjetivación, es decir, un alejarse de las condiciones 
anteriores de identificación ligadas a lo patológico para habilitar el surgimiento de 
sujetos otros; nuevos contextos de posibilidad (1) para la producción de otras sub-
jetivaciones, lugares e instancias desde donde recuperar autonomía, legitimidad y 
jurisdicción sobre la geografía y el destino del propio mundo vital; espacios físicos y 
simbólicos desde los que producir encuentros, colectivizar y politizar el sufrimien-
to, desarrollar una cierta consciencia tanto de la aflicción como de toda situación 
de opresión; compartir, comunicar y, sobre todo, producir estrategias de resistencia 
y cuidado; territorios, en definitiva, desde los que empezar a tejer y evidenciar el 
aporte relegado del saber profano. Y ante esto es necesario el compromiso urgente 
de los saberes expertos y del hacer profesional a la hora de reconocer y dar lugar a 
la producción de un mapa nuevo para crear las condiciones del diálogo. Un campo 
legítimo para la intersubjetividad. En eso estamos. Hacia allí vamos. 

Bibliografía

(1)	 Correa-Urquiza M. Radio Nikosia. La rebelión de los saberes profanos. Otras prác-
ticas, otros horizontes para la locura. Madrid: Ed. Grupo 5, 2015.

(2)	 Good B. Medicina, racionalidad y experiencia. Una perspectiva antropológica. Bar-
celona: Edicions Bellaterra, 2003.

(3)	 Comelles JM. La razón y la sinrazón. Asistencia psiquiátrica y desarrollo del Estado 
en la España contemporánea. Barcelona: PPU, 1988.

(4)	 Kleinman A. Patients and healers in the context of culture. Berkeley: University of 
California Press, 1980. 

(5)	 Pizza G. Antonio Gramsci y la antropología médica contemporánea. Hegemonía, 
«capacidad de actuar» (agency) y transformaciones de la persona. Revista de Antro-
pología Social 2005;14:15-32.

(6)	 Bourdieu P. El sentido práctico. Madrid: Taurus,1991.
(7)	 Menéndez E. El modelo médico hegemónico. Transacciones y alternativas hacia una 

fundamentación teórica del modelo de autoatención en salud. Arxiu d’Etnografía de 
Catalunya 1984;3:84-119.

(8)	 Martínez Hernáez A. Antropología versus psiquiatría: el síntoma y sus interpretacio-
nes. Rev Asoc Esp Neuropsiq 1998;18(68): 645-59. 



225La condición del diálogo. Saberes profanos y nuevos contextos del decir

(9)	 Castel R. El tratamiento moral. Terapeútica mental y control social en el siglo XIX. 
En: García R (Ed.). Psiquiatría, antipsiquiatría y orden manicomial. Barcelona: Ba-
rral, 1975; p. 84.

(10)	 Huertas R. Paratopías. El manicomio como un no-lugar y la experiencia del interna-
miento. En: XIII Coloquio Internacional de Geocrítica. El control del espacio y los 
espacios de control. Barcelona, 5-10 de mayo de 2014. Universidad de Barcelona. 
Barcelona. 

(11)	 Leal J. Saberes nómadas: reflexiones sobre interdisciplinariedad en Salud Mental. 
X Jornada Treball Social i Salut Mental en nens i adolescents: Mirades que sumen. 
Barcelona: FETB, 2013.

(12)	 Colina F. Sobre la locura. Valladolid: Cuatro Ediciones, 2014. 
(13)	 Amarante P. Loucura, cultura e subjetividade. En: Fleury S (org.) Saúde e democra-

cia. A luta do CEBES. São Paulo: Ed. Lemos, 1997.
(14)	 Basaglia F. La institución negada. Barcelona: Barral, 1972.	
(15)	 Deligny F. Permitir, trazar, ver. Barcelona: Publicaciones MACBA, 2009.
(16)	 Agier M. Pensar el sujeto, descentrar la antropología. Cuad Antropol Soc 2012;35: 

9–27.
(17)	 Brignoni S. Pensar las adolescencias. Barcelona: Ed. UOC, 2012.
(18)	 Milner JC. Las inclinaciones criminales de la Europa democrática. Buenos Aires: 

Editorial Manantial, 2007.
(19)	 Correa-Urquiza M. El cuerpo silenciado. Reflexiones sobre los itinerarios corporales 

de la locura. En: Comelles J, Perdiguero E (Eds). Educación, comunicación y salud. 
Perspectivas desde las ciències humanes y sociales. Tarragona: Publicaciones URV, 
2016; p. 321-38.

(20)	 Moncrieff J. Hablando claro. Una introducción a los fármacos psiquiátricos. Barce-
lona: Herder, 2013.

(21)	 Correa-Urquiza M. La irrupción posible del saber profano. Hacia una construcción 
colectiva del conocimiento en salud mental. Temps d´Educació 2014;47: 83-95. 

(22)	 Pál Pelbart P. Filosofía de la deserción, nihilismo, locura y comunidad. Buenos Aires: 
Tinta y Limón, 2009.

(23) 	Martínez-Hernáez A, Correa-Urquiza M. Un saber menos dado: nuevos posiciona-
mientos en el campo de la salud mental colectiva. Salud Colect 2017;12(2):267. 


