Rev. Asoc. Esp. NEUROPSIQ. 2017; 38(133): 000-000
DOTI: 10.

La condicién del didlogo. Saberes profanos
y nuevos contextos del decir

Conditions for dialogue: lay knowledge and new speech contexts

MarTiN CorreA-URauiza

Universitat Rovira i Virgili / Medical Anthropology Research Center (MARC), Tarra-
gona, Espaiia.
Asociacion Socio Cultural Radio Nikosia, Barcelona, Espana.

Correspondencia: marthuc@yahoo.com

Recibido: xx/xx/xxxx; aceptado: xx/xx/xxxx

Resumen: A la luz del amplio crecimiento de colectivos, entidades y federaciones que se
definen como “en primera persona’ la intencién aqui es problematizar la cuestién de los
llamados saberes profanos, su contexto y sus circunstancias de expresién y desarrollo, asf
como los obstaculos y dificultades a la hora de adquirir un estatus socialmente legitimado.
Cuando hablamos de saberes profanos, hacemos referencia a aquel conocimiento y elabo-
racién conceptual que deriva de la experiencia subjetiva del sufrimiento psiquico/emocional/
social. Un saber que frecuentemente corre el riesgo de ser un “punto ciego” para la mirada
experta, pero que, de diversas maneras, actla y emerge como elemento constitutivo de las
estrategias de supervivencia y autoatencion en los sujetos de la locura. Un saber que busca
ser reconocido, acogido, y que se presenta como un elemento clave a la hora de habilitar las
condiciones del didlogo en el &mbito de la reflexién sobre el sufrimiento y la construccién de
los itinerarios hacia un mejor estar.

Palabras clave: salud psiquica, saber experto, saber profano, didlogo.

Abstract: In light of the broad growth of collectives, entities and federations that are defined
as "“in the first person’ the intention here is to problematize the question of the so-called

LA CONDICION DEL DIALOGO. SABERES PROFANOS Y NUEVOS CONTEXTOS DEL DECIR 207



profane or lay knowledge, its contexts and circumstances of expression and development,
as well as its obstacles and difficulties to acquire a socially legitimized status. When we talk
about profane knowledge, we refer to that conceptual elaboration that derives from the sub-
jective experience of the psychic/emotional/social suffering. This knowledge frequently runs
the risk of being a “blind spot” for the expert look, but, in various ways, acts and emerges
as a constitutive element of survival strategies and self-care in the subjects of the so-called
madness. This knowledge seeks to be accepted, recognized, and is presented as a key
element when it comes to enabling the conditions of dialogue in the field of reflection on
suffering and the construction of itineraries towards better living.

Key words: mental health, expert knowledge, lay knowledge, dialogue.

INTRODUCCION

A}GO ESTA CAMBIANDO. En estos ultimos afios es innegable la activacién y po-
itizacién de diferentes colectivos, proyectos, entidades y federaciones' que re-
conocen y reivindican la necesidad de actuar en el dmbito de la salud psiquica,
articulando la experiencia en primera persona® —la vivencia de la afliccién’~ como
elemento motor en la construccién de la terapéutica y de los itinerarios para un
mejor estar. Dicho fenémeno, que nace en un contexto en el que la condicién de los
saberes profanos (1) resuena de nuevas maneras, incluso entre profesionales, surge en
parte de iniciativas que han ido poniendo gradualmente en cuestién aquellas premi-
sas que dejan en manos de los saberes expertos la legitimidad y jurisdiccién sobre la
casi totalidad de los procesos de atencién y recuperacion. Son iniciativas, en ocasio-
nes, con posicionamientos muy diferentes en lo que respecta a la negociacién con los
saberes y las 16gicas hegeménicas del cuidado, pero unidas en la reivindicacién de sus

! Algunas de ellas se definen exclusivamente como “en primera persona’ y otras son el resultado del
encuentro entre personas con y sin experiencia en el diagndstico e incluyen a profesionales, familiares,
etc.

> “En primera persona” es una de las formas consensuadas para hablar de si mismos segtin las federa-
ciones de los llamados “usuarios de servicios de la salud mental” en el Estado espafiol. Hace referencia
a la necesidad de “dejar de ser hablados por otros” —saberes expertos— para comenzar a hablar desde
el marco de referencia que da la experiencia del sufrimiento psiquico “en primera persona’. Dichas
federaciones representan a entidades y colectivos que, entre otras cuestiones, buscan, por un lado, par-
ticipar en la elaboracién y el desarrollo de las politicas publicas relativas a sus necesidades y derechos,
v, por el otro, crear espacios y condiciones del cuidado desde las 16gicas y premisas de la colaboracién
y el cuidado mutuo.

3 Cuando hablamos de afliccidn, hacemos referencia a aquel sufrimiento derivado no solo de la
realidad psiquica, sino también del impacto relativo de los usos sociales de las significaciones asociadas
a las categorfas médicas que las nombran y de lo que solfan denominarse “condiciones materiales de
la existencia’.

208 MaRrTiN CorrREA-URQUIZA



derechos ciudadanos como uno de los elementos que desnaturalizan y cuestionan
las metodologias manicomiales persistentes en ciertos territorios y vinculos institu-
cionales. Hablamos de experiencias que han ido articulindose originalmente desde
una situacién de margen, pero que, poco a poco, y a través de diferentes estrategias,
van tomando un protagonismo que contribuye al equilibrio y pone en evidencia la
urgencia de asumir que todo proceso de salud, padecimiento y bienestar ha de ser
pensado y abordado atendiendo a la diversidad de perspectivas que entran en juego
y a las complejidades que de ello se derivan.

Este articulo intenta ser un aporte al andlisis de las circunstancias diversas y
complejas que obstaculizan la emergencia de los saberes profanos, asi como una re-
flexién sobre las posibilidades que abren las nuevas perspectivas que buscan ubicar a
los sujetos del diagnéstico en el centro de la escena. El texto es en parte fruto de més
de 15 afos de trabajo de investigacién y accién participativa junto a colectivos “en
primera persona” en el dmbito de la salud mental en el Estado espanol y fundamen-
talmente en Cataluna. Comencemos.

DE LA CONDICION DE LOS SABERES

En la actualidad se hace cada vez mds evidente la necesidad de reconocer la
existencia de al menos dos grandes campos o marcos de referencia desde donde
se construye el saber: el de la experiencia vivida del sufrimiento, sus aprendizajes
vinculados, acciones y silencios; y el de las disciplinas y ecosisternas epistemolégi-
cos que intentan —desde un relativo afiera— comprenderlo, sosegarlo, neutralizarlo,
apagarlo, etc. En otras palabras, si nos atenemos a una concepcién ampliada de la
idea de salud, tal como suele proponer el antropdlogo de la medicina Byron Good
(2), nos vemos ante la importancia de asumir la presencia de ambos campos de ani-
lisis entrecruzdndose: la enfermedad objetivada por las disciplinas y la experiencia
subjetiva de la afliccién, a las que habriamos de sumar las condiciones materiales y
estructurales que determinan e impactan sobre ellas. Problematicemos un poco esta
primera cuestion.

Sabemos que la construccién de los padecimientos de la mente como “en-
fermedades” o “trastornos” responde también a la l6gica de la conformacién de un
campo de conocimiento en las diferentes dreas profesionales relativas (3) y que, por
lo tanto, reposa sobre la elaboracién de categorias que puedan dar nombre a diver-
sos compendios sintomatoldgicos. Es decir, responde a una necesidad de nombrar,
clasificar, quizds comprender y tratar; pero serfa una falacia suponer que abarca la
totalidad compleja del sufrimiento psiquico y social ligado a la llamada locura. No
podemos olvidar que toda interpretacién es, en definitiva, una construccién de sen-
tido de un determinado fenémeno, una construccién que puede ser mds o menos

LA CONDICION DEL DIALOGO. SABERES PROFANOS Y NUEVOS CONTEXTOS DEL DECIR 209



efectiva, dependiendo de las circunstancias y condiciones, pero que opera sobre los
itinerarios vitales de los sujetos de maneras que van mds all4 de toda intencionalidad
terapéutica; incluso, en ocasiones, contraviniéndola. Hace ya tiempo que la antropo-
logfa nos recuerda aquello de que la cultura es la fuente de sentidos con que damos
significado a los fenémenos de la vida cotidiana para poder interactuar socialmente,
pero no la realidad en si misma. Afirma Byron Good que “formas culturales tales
como la ciencia y el arte no fueron concebidas como ‘simples estructuras que poda-
mos insertar en un mundo dado’, no son como cristales que aporten una coloracién
al mundo tal como lo vemos, sino ‘funciones mediante las que se confiere realidad a
una determinada forma’ ”(2).

De esta manera, la salud no puede ser pensada exclusivamente desde una di-
mensién organicista. No es una cuestién tinicamente médica, sino el resultado de
una serie de elementos que tienen relacién con el aire que respiramos, las dificultades
vitales y existenciales de los sujetos, su situacién socioeconémica, los pardmetros
alimentarios; incluso los ejes culturales a través de los cuales se plantea la misma idea
de salud y enfermedad. Asi, si existe un saber biomédico, psi, etc. como resultado
de una aproximacién concerniente a un dmbito y cultura, podemos reconocer que
existe también una experiencia subjetiva, una forma de vivir e interpretar ese sufri-
miento, de entender el dolor y buscar opciones para serenarlo, que surge desde el
interior mismo de la afliccién. Hace ya mds de cuarenta anos que el antropdlogo y
profesor de Psiquiatria Transcultural Arthur Kleinman (4) nos ayuda a pensar en los
diferentes marcos de referencia desde los que se construye el conocimiento. Segin
el autor, es posible distinguir tres conceptos a la hora de aproximarnos a la cuestiéon
de la enfermedad en general: illness, disease y sickness. Para este autor, illness haria
referencia a la experiencia subjetiva, a la afliccidn; disease seria la dimension orgé-
nica y clinica de la enfermedad; mientras que sickness seria lo relativo al malestar, a
la disfuncién social y cultural del fenémeno, a lo que producen las significaciones
sociales. Cabe aclarar que aqui, y para nosotros, la afliccién no es solo un relato de
lo sufrido, sino la base misma a partir de la cual se construye el sentido de lo vivido
y las posibles estrategias derivadas para un mejor estar. Hablamos, por lo tanto,
de la existencia de una capacidad de agencia en los sujetos (5) que se deriva de un
cierto habitus* y define y articula précticas de autoatencién (7) que son y pueden ser
conceptualizadas para formar parte de los itinerarios de recuperacién. A ese universo
ultimo de saberes y capacidades de accién lo hemos definido anteriormente como el
campo de los saberes profanos (1). La palabra “profano” nos permite asi evidenciar
y analizar la realidad de esos saberes velados pero existentes en las subjetividades

# Aqui retomo la nocién de habitus de Pierre Bourdieu (6) para hablar, por un lado, de los condi-
cionamientos asociados a una clase particular de formas de existencia y, por el otro, de lo que de ello se
deriva en términos de produccién de sentido y accién.

210 MaRrTiN CorrREA-URQUIZA



individuales y colectivas de la llamada locura; saberes que se desenvuelven o que
residen latentes bajo circunstancias de negacién y ocultamiento y que, de alguna ma-
nera, se constituyen como una dimensién del conocimiento que pone en evidencia
el cardcter, en ciertos aspectos, sacro del pensamiento cientifico. Recordemos que,
como sustenta el mismo Good en su “respuesta antropolégica a las epistemologias
fundamentalistas” (2), determinados discursos biomédicos —y no solo ellos— acaban
adoptando el modelo de la creencia y la salvacion: el del consumo de drogas, el de la
enfermedad, el de los riesgos para la salud, etc. Adicionalmente, entendemos estos
saberes como profanos porque en su insistencia, en cierto modo, se articulan como
la dimensidn hereje en relacion al saber institucionalizado, a aquel que ha ido natura-
lizdndose como el sentido comiin (1) en nuestro contexto. Lo profano interpela aqui
a las pricticas naturalizadas de la cotidianeidad asistencial, y no ha dejado nunca
de manifestarse a través de sus rebasamientos, sobrepasando obstéculos teéricos y
fisicos para lograr conformarse, atreverse, articularse, enunciarse, materializarse. A
este respecto, es necesario observar que la complejidad de pensar la cuestién de los
saberes profanos se relaciona con la posibilidad de aceptar que esos saberes no son
solo aquellos que quiebran el molde o subvierten lo dado, sino que también residen
en aquellas pequenas resistencias y victorias minimas sobre s/ mismo y en las propias
inercias, sumisiones y/o ataduras. Estos saberes deben encontrar, més alld del dmbito
estrictamente biomédico, el contexto descolonizador que permita su nacimiento,
desarrollo y articulacién; contextos posibles para el emerger de esos otros conoci-
mientos posibles. Y algo de eso estd sucediendo.

Ante esto, diferentes aproximaciones tedricas cuestionan la desigualdad en-
raizada en la relacién entre estos dos grandes campos de saber. Angel Martinez (8)
habla del mondlogo institucional que hemos establecido con la locura y la necesidad
de habilitar instancias para el didlogo. Y mucho antes de eso Robert Castel recordaba
que: “Hemos llegado indudablemente al final de un ciclo. Un modelo de interven-
cién sobre los trastornos de la psyché establecido hace cerca de dos siglos, y que se
habia mantenido y enriquecido a través de sucesivas renovaciones, estd perdiendo
preeminencia. Eso no significa que dispositivos como el del sector psiquidtrico o el
del psicoandlisis sean caducos o estén superados, sino que las innovaciones mds sig-
nificativas, las que comprometen el porvenir, no pueden ya pensarse exclusivamente
dentro de tal filiacién” (9).

En este sentido, lo que creo importante recuperar aqui es que, para pensar
las condiciones de emergencia de lo profano, es necesario profundizar en el andlisis
de las desigualdades intrinsecas a la relacién entre los saberes. Es decir, si podemos
hablar de dos grandes relatos sobre el sufrimiento psiquico (el manifiesto en las
précticas asistenciales y aquel que subyace y emerge desde los sujetos), constatamos
a su vez una diferencia de legitimacién que se traduce en des-encuentro: aquel que

LA CONDICION DEL DIALOGO. SABERES PROFANOS Y NUEVOS CONTEXTOS DEL DECIR 211



se produce entre un saber que es reconocido y naturalizado como el “deber ser” de
los cuidados y otro que late oculto, negado y olvidado, pero que comienza a hacerse
visible en situaciones y contextos en los que esta posibilidad es habilitada. Es urgente
reconocer aqui la condicién del desamparo; es decir, hay un sujeto que, en definitiva,
no se reconoce en la mirada que lo produce y no se percibe en el lugar dado. Rafael
Huertas (10) ha hablado de la nocién de “paratopia” para analizar la sensacién de
no-pertenencia al manicomio por parte de los sujetos en las épocas anteriores a la
reforma psiquidtrica, y, en este sentido, este concepto puede ayudarnos a pensar en la
percepcién de no-correspondencia por parte de los sujetos en relacién al lugar sim-
bélico dado por el diagndstico y sus significaciones sociales. Hablamos, pues, de un
estar a la intemperie como objetos de las intervenciones de otros, intervenciones que,
por un lado, no se hacen eco de la experiencia vivida como elemento constructor
de alternativas y, por el otro, reproducen practicas orquestadas desde una frecuente
omnipotencia; pricticas que, a su vez, corren el riesgo de no ser reconocidas sino
meramente asumidas por los sujetos y que se traducen en asfixia y neutralizacién de
identidades y subjetividades. Pero lo cierto es que no hay didlogo posible si no existe
un reconocimiento mutuo. Y no hablo, es claro, de un reconocimiento que otorgue
los roles ya dados de pacientes y profesionales, sino de aquel que es relativo a la
necesidad de suponer al otro en tanto productor de sentido y significacién sobre el
dolor y la experiencia; un reconocimiento que entienda a ambos en su condicién de
productores de cuidados, que los observe como sujetos activos en la bisqueda de un
mejor estar y que habilite procesos de intersubjetividad equilibrados. José Leal (11)
suele recordarnos que el saber no es vilido si no es reconocido por el otro.

Son muchos los autores que, como Fernando Colina (12), vienen denunciando
la violencia que implica el diagnéstico y las formas a través de las cuales la etiqueta
saquea las relaciones y las vidas. Sabemos, aunque lo olvidamos con frecuencia, que
el estigma reside en gran medida en el diagnéstico y en la captura que la etiqueta y
sus significaciones hacen de los sujetos y sus identidades sociales (1); una captura que
se traduce en una suerte de colonizacién de la identidad/subjetividad, de las maneras
de ser, estar, percibir y vincularse al mundo. En este sentido, y a nuestro entender,
el problema no reside tanto en la existencia de un diagnéstico en si, sino en los usos
sociales de la categoria y en la imposibilidad de los sujetos de desprenderse del eti-
quetado en todas las circunstancias de la vida. Por otra parte, es necesario recordar
que la nosologfa psiquidtrica hace ya tiempo que no puede pensarse nombrando solo
un proceso psiquico y su sintomatologfa; son inscripciones que anuncian o#ras cosas,
son rétulos cuyo abanico de significaciones —derivado de los usos e interpretaciones
histéricas y sociales— va mucho mis alld del sufrimiento en si. De hecho, social y cli-
nicamente, no son pensadas nombrando la afliccién, sino un comportamiento que se
desvia supuestamente de la norma consensuada. La etimologia de una palabra en este

212 MaRrTiN CorrREA-URQUIZA



y otros muchos casos tiene poca relacién con el constructo significativo de uso social
que opera constantemente sobre las personas. Solo basta con recordar que la palabra
“imbécil” fue diagndstico y atn es definida por la RAE en relacién con la “deficiencia
mental”. Los sujetos franquean bosques de significaciones que no son solo construi-
dos para ellos, sino que forman parte de las dindmicas globales de la comunidad; pero
son significaciones que ejercen sobre ellos otro tipo de presién simbdélica y merecen
—al menos por eso— ser analizadas. Con todo, no se trata aqui de negar el sufrimiento
o la existencia de una (mayor o menor) problemdtica que obstaculiza la gestién de
la vida de las personas, sino de cuestionar la utilizacién de las categorizaciones como
elementos totalizantes y destructores de la vida social del individuo.

Hablando de cambios, lo interesante es que todo esto es algo que vuelve a
ponerse hoy sobre la mesa, a problematizarse. Y decimos vuelve porque Paulo Ama-
rante (13) o el mismo Franco Basaglia (14) ya habian planteando la necesidad de dar
cuenta de la ficcién que podria (y puede) producirse si entendemos el diagndstico
desde la omnipotencia que pretende abarcar toda la realidad de la afliccién. Am-
bos autores, cada uno desde contextos y momentos diferentes, reflexionaron sobre
la importancia de colocar la “enfermedad entre paréntesis” para suspender el con-
cepto y sus connotaciones adyacentes. No se trata de negar el padecimiento, sino
de vislumbrar la naturaleza de constructo de las taxonomias psiquidtricas, habilitar
contextos para la emergencia de otros constructos posibles y promover otra relacién
entre profesionales y sujetos portadores de sufrimiento. Hoy quizds no es tan desca-
bellado pensar que hemos madurado lo suficiente como para entender que es posible
ubicar la “enfermedad” al menos entre comillas. Las comillas pueden dar cuenta de
la naturaleza de un concepto como resultado de una construccién cultural especifi-
ca; el diagndstico —aunque lo olvidemos con frecuencia— no es la realidad objetiva,
sino una manera de conceptualizar el sufrimiento a través de la observacién de los
sintomas y del desarrollo de un campo especifico de tecnologias terapéuticas; es, por
lo tanto, el resultado de un marco interpretativo sobre el fenémeno o la situacion
observada. Y esto no quiere decir que esa construccién sea mds o menos vilida o
efectiva; aqui no se trata de hacer una valoracién en esos términos, sino de trabajar
en pos de una honestidad analitica que nos acerque a mejores puertos; una hones-
tidad que nos abra a la posibilidad de comprender que la experiencia vivida del su-
frimiento psiquico desarrolla también un campo de significaciones que necesitamos
dejar emerger, acompanar, dar luz, revelar, en términos de Fernand Deligny (15).

Pongamos algiin ejemplo. Este ano, desde el Colectivo Locomun’ y con el
apoyo de entidades y colectivos en primera persona, se inicié un movimiento que

> El colectivo LoComiun estd formado por personas con y sin experiencia de diagndstico. Més infor-
macidn en: https://www.facebook.com/LoComun/.

LA CONDICION DEL DIALOGO. SABERES PROFANOS Y NUEVOS CONTEXTOS DEL DECIR 213



aboga por la eliminacién de la contencién mecdnica en salud mental. Este tipo de
“técnica” es frecuentemente utilizada y justificada en los ingresos hospitalarios bajo
el argumento del cuidado del paciente, para evitar “intentos autoliticos” o neutra-
lizar la probable “peligrosidad”. Desde ahi se construye todo un campo de sentido
que sostiene y legitima la prictica. Por otro lado, es interesante observar cémo la
mayoria de los testimonios que se recogieron en la campana hacian referencia al uso
innecesario de la contencidn, a una utilizacidon relacionada con la imposicién de
normas “absurdas” o de normas que al menos no son comunicadas de manera atenta
y cuidada: a un uso mds ligado a la imposicién, al sometimiento, a la escenificacion
de un poder que acttia como método disuasorio de cualquier desacuerdo o rebelién.
La contencién mecdnica es vivida y recordada en la mayoria de los casos como una
situacién traumdtica, como el inicio de una nueva herida asociada al ingreso, al
des-trato y a la cosificacién; como una ruptura biogréfica en todas sus dimensiones.
Tal como apunta un testimonio recogido en la campafa: “En el momento en el que
estds sufriendo, fuera de ti, que te aten se transforma en una violencia mds que se
suma a tu vida. Sientes que no te estén entendiendo, que lo que quieren no es cui-
darte sino controlarte. Entiendo que uno llega a veces muy confundido y hecho un
Cristo, pero en el fondo estamos pidiendo auxilio a gritos... y lo dltimo que nece-
sitas es que te aten. Quizds ellos podrian aprender a leer entre lineas”. Otros relatos
afirman: “Un centro psiquidtrico estd lleno de normas bastante raras. No te podias
tender en el pasillo... y me sentia bastante mal. Los enfermeros decfan que nos tird-
bamos a la piscina. Creo que quieren que tengas claro que vas a estar encerrado bajo
sus normas, si te atan quiere decir pértate bien, es como educar a hostias”; “a mi una
vez me amenazaron con atarme porque nos estibamos dando la mano un chico y yo,
me dijeron: ‘Cuidado, que si no te atamos’. Y yo les dije: ‘Pues dtame’, y nos ataron.
Quieren que bajes la cabeza. He visto atar a gente por lloriquear, por quejarse, por
preguntar... por usar su derecho a réplica y a cuestionar... es muy triste y descora-
zonador, da mucha rabia”. M4s alld de la evidente violacién de derechos bdsicos que
ponen de relieve estos testimonios, lo que quiero rescatar aqui es el choque concep-
tual, el desencuentro entre quienes presuponen que ese es el camino del cuidado, y,
por lo tanto, lo imponen y practican, y quienes perciben que ese cuidado aparente
es en realidad una intervencion que lo destruye. Ahi reside la raiz del desamparo.

DE LA COLONIZACION DE LA SUBJETIVIDAD /IDENTIDAD Y LA NEGACION
DE LOS SABERES PROFANOS

“Nosotros intentamos generar espacios para el didlogo, asambleas o situacio-

nes para que las personas puedan tomar la palabra, pero la respuesta suele ser el
silencio”, senalaba recientemente una trabajadora profesional de un centro de salud

214 Martin CorrEA-URQuUIZA



mental durante una jornada de formacién en febrero de 2018 en el Posgrado de
Salud Mental Colectiva de la Universidad Rovira i Virgili. Ante esto, cabria asumir
la inexistencia de una narrativa o, por el contrario, la existencia de capas y capas de
sedimentos que, de diferentes maneras, han asfixiado la posibilidad del decir en las
personas definidas como pacientes. Intentemos analizar esta cuestién que considero
clave a la hora de pensar las razones del silencio.

Para el sujeto de la afliccidn, el momento de crisis y diagnéstico deriva, a la
vez, en un quiebre abrupto en la construccién de las significaciones alrededor de la
propia experiencia de vida. Es una ruptura que, al mismo tiempo, es dotada externa
y médicamente de un contenido y sentido de tal forma que deja nulo o minimo es-
pacio para el decir del sujeto, para abrirse a la posibilidad de pensar o reconstruir un
sentido que podriamos entender como propio y subjetivo. Basaglia ya decia que el
sujeto nunca puede “oponerse a lo que le excluye, puesto que cada uno de sus actos
se encuentra constantemente circunscrito y definido por la enfermedad” (14).

En términos gramscianos (5), podemos hacer referencia a la necesidad de pen-
sar en la situacién de dominacién que se produce en el sujeto de la afliccién como
resultado de asumir las categorias médicas como el “sentido natural” que nombra la
realidad absoluta de la experiencia. Es “estar perdido, perdido de ti mismo luego de
un corte en tu vida, un corte que fue también el final de un camino”, como contaba
un participante de la experiencia Nikosia en un programa en el que se intentaba
re-pensar el “brote psicético” como un momento de ruptura biografica®. Y cuando
habldbamos de ruptura biografica no solo haciamos referencia a la crisis en si, sino
también y sobre todo al despojo de toda legitimidad para el decir, para pensar, para
cuestionar, de las personas en relacién a sus propios procesos vitales. “Ya no puedes
hablar por ti. Ya no eres mirado como persona. Se crea un muro de metacrilato entre
ti y el mundo, y la imagen que ellos perciben de ti no tiene nada que ver con lo que
tu sientes o crees que eres”, continuaba el tertuliano.

Por el contrario, uno de los pasos previos a las posibilidades de emergencia de
lo profano radica en las opciones del sujeto para construir y producir un campo pro-
pio de significados alrededor de su experiencia y mundo vital que vaya més alld del
nombramiento clinico y las pautas expertas. Desde otro dmbito, Michel Agier (16)
nos recuerda aquello de que “los sujetos existen al tomar distancia de su condicién
social, de la identidad que les es asignada (étnica, racial, humanitaria) y, eventual-
mente, de un sf mismo que sufre...”, y continta: “donde hay subjetivaciones otras,
hay aparicién de un sujeto otro”, con lo que nos recuerda que el sujeto surge en
situacién y contra una identidad asignada (16). En este sentido, cabe retener que,
en nuestro dmbito, la posibilidad de ser sujetos, de re-subjetivarse, se asienta sobre la

¢ Nikosia es un colectivo, una asociacion y una de las primeras emisoras de radio formadas por
personas con sufrimiento psiquico en el Estado espafiol.

LA CONDICION DEL DIALOGO. SABERES PROFANOS Y NUEVOS CONTEXTOS DEL DECIR 219



creacién de otros contextos ya desligados de las capturas nosoldgicas, sobre la opcién
de desarrollar otras instancias para otras posibles activaciones.

Recordemos que, en ocasiones, el diagndstico puede ser también un obstculo.
Y no tanto en si mismo, pues, como decfamos, las categorias pueden ser el punto de
partida para buscar opciones de tratamiento y pueden ser vividas como un alivio al
nombrar razones para el sufrimiento. El problema surge, insistimos, cuando las ta-
xonomias se presuponen dando sentido total a la experiencia. Susana Brignoni (17),
recuperando al filésofo Jean-Claude Milner (18), habla de la “trampa del todo”, es
decir, del riesgo de asumir la nosologifa como elemento totalizador sobre la afliccion
de manera tal que la categorfa se transforma en una suerte de pantalla en la que
proyectamos nuestros propios conocimientos y expectativas profesionales, mientras,
al mismo tiempo, nos impide re-conocer la experiencia subjetiva, los saberes y herra-
mientas propias, la singularidad. La pantalla impide lo verdaderamente intersubje-
tivo, nos aboca a operar en relacién a un saber total, preconcebido y encajado sobre

la realidad del otro.

Dolors, una de las participantes histéricas del Colectivo Nikosia, afirmaba en
una extensa entrevista que tuvimos en los Jardines de Gracia en Barcelona: “Creo
que estoy entendiendo ahora, después de 40 afios, por qué me volvi loca. Por qué
tengo este diagnéstico de esquizofrenia paranoide. Por qué fui patolégicamente des-
confiada. Y no tiene que ver tanto con una supuesta enfermedad. Tampoco con los
abusos que sufri por parte de mi padre o el desdén y el abandono de mi familia.
Yo soy desconfiada, profundamente desconfiada, porque me traicionaron. Muchas
veces. Mi madre”.

Y continué aquella tarde: “Quizds una de las cosas que mds me marcé en la
vida, que mds desconfianza me generd, fue aquel caso del mufieco. Desde los 3 o 4
afos yo tenfa uno que era mi preferido, que era asi como un bebé gigante de plistico,
me gustaba jugar con él. No tenfa nombre, nunca le puse nombre para no nombrar-
lo. Estaba vestido de azul, todo de azul, con una ropa muy suave, un pantalén corto
y un jersey. El muneco yo lo vefa como el simbolo de mis hermanos. Como tenia que
cuidar de ellos, podia practicar con el muneco. Ademds, tenfa 3 mufiecas, también
de pldstico, pero el mds importante era el muneco.

En esa época los regalos cada ano llegaban en Reyes, no existia esto de la
Navidad y los muchos presentes, no habia Papa Noel, no, lo principal era el regalo
de Reyes. Los esperaba con ganas. Entonces pasé que un mes antes de esa fecha mi
mufieco desaparecié, me disgusté —no me acuerdo por qué- y cuando fui a buscar
a mi mufieco para abrazarlo, ya no estaba. No podia consolarme ahi. Sali corriendo
a decirle esto a mi madre. Al principio me dijo: ‘Pero si td no tienes un mufieco,
:de qué mufieco me hablas?’ y al rato, cuando yo le insistia con que si, que tenfa, y
le contaba cosas de ¢él, ella me cambiaba la palabra y me decia que seguramente el

216 MaRrTiN CorrREA-URQUIZA



mufieco estarfa en su lugar, solo que yo era tonta y no sabia verlo. Le pedia que me
acompafase hasta el armario para buscarlo, pero no queria venir y seguia insistien-
do: ‘pero si estd ahi, si no puede haberse ido caminando, es que eres tonta’. Pero el
muieco no estaba alli. Primero lloré en silencio, siguieron creciendo caminitos de
hormigas en mis tripas. Muchos. Traté de acostumbrarme a haberlo perdido, me
resigné. Pero pasé el mes, llegaron los Reyes y me llevé una sorpresa: mi regalo era
un mufieco gordo, igual a aquel mio. La ropa era roja. Un jersey y un pantaloncito
corto. Rojos. Yo estaba feliz con mi muneco, pero habia algo que me incomodaba,
un caminito interno que me contaba la incomodidad. Esta vez pude jugar. Al ano
siguiente volvié a suceder lo mismo. Un mes antes de Reyes el mufieco desaparecid.
Sucedieron mis mismas preguntas seguidas de sus mismas respuestas. Siempre como
calcadas, idénticas. El 6 de enero me llegé uno igual. La ropa era verde. Un jersey
y un pantaloncito corto. Verde. Muy verde. Timidamente, le pregunté a mi madre
si ese no era el mismo muneco de antes. Al principio me dijo que no, que era el
muifeco que habian traido los Reyes, que yo no tenia ningin mufieco. Me trataba
como idiota, como si yo no viera las cosas, como si yo no existiese como persona
pensante. Solo como nifa fantasiosa, como un fantasma sin cuerpo. O con el cuerpo
sucio. Y yo me quedé dudando, pero callé. Al siguiente afio otra vez: lo mismo, y
volvi a preguntarle, ahora con un poco de mayor certeza: ‘Pero, mama, seste no es el
mismo muifeco con la ropa cambiada?’. Me acusé de mala hija, de no saber valorar
los regalos, de tonta y descreida, de desconfiada. Y en algo tenia razén, si, la verdad
es que desconfiaba un poco de mi madre. No queria, pero desconfiaba. Y cada vez
miés. Me callé la boca y acepté el mufieco, sabiendo que al afo siguiente volveria a
suceder lo mismo. Y sucedié. Durante cuatro anos, hasta que ya no estuve en edad
de recibir munecos.

Afos més tarde, cuando tuve 15 afios y hacia varios Reyes que aquello ya no
se repetia, insisti en preguntarle. Me dijo sin pestafiar y riendo: ‘Cuando ibamos en
la noche de Reyes con el nino, cuando ibamos a buscarle ropa nueva, la gente del
barrio se pensaba que era un nifo, que {bamos con un bebé. Y si, le cambidbamos la
ropa, pero como tu eras nifa, td no te enterabas de nada’. ‘Serd hija de puta’, me dije
para adentro: ‘Ahora va y me lo suelta’. Le cambiaba el color de la ropa y me lo queria
hacer pasar como el mismo. Tanta perversién tenia. Si, desde pequena, la principal
persona en la que necesitas sostenerte te propone una estructura tan endeble, tan
poco confiable, dudosa, ambigua..., ;coémo puedes aprender a erguirte en el mundo
que nos toca? ;Cémo puedes aprender a confiar en lo que te rodea?”.

Podria afirmarse que la politizacién de Dolors dentro del colectivo Nikosia,
y la activacién de estrategias profanas del cuidado, fue en parte consecuencia de ese
reconocimiento sobre su experiencia, de esta reflexién que le dio herramientas para
pensar su singularidad y su sufrimiento desde una perspectiva biografica, no poco

LA CONDICION DEL DIALOGO. SABERES PROFANOS Y NUEVOS CONTEXTOS DEL DECIR 217



traumdtica, pero que iba mds alld de la nosologia médica y le permitia de alguna
manera aduefarse de las razones de su afliccion y sus sintomas. “Es diferente pensar
toda tu vida que eres una enferma mental que comprender que en el origen de tu
sufrimiento hay una situacién traumdtica que te ayuda a explicarlo, a comprenderlo,
a darle humanamente sentido para encontrar maneras de hacerle frente. Ahora, mi
proceso de cura pasa en parte por aprender a volver a confiar en los que me rodean
y quieren, por construir alternativas junto a otras personas en situacion similar. Por
desarrollar formas de cuidado que tengan mds que ver conmigo, con lo que creo y
pienso”. Dolors es hoy miembro de la Asociacién Nikosia y fue durante diez afos su
presidenta. Desde ese lugar, con el acompafiamiento del colectivo y de sus sesiones
de psicoandlisis (que defiende abiertamente), ha trabajado de manera incansable
transformando su afliccién en el eje de su militancia. Ha dado clases en institutos y
universidades, ha hablado ante los medios de comunicacién cuestionando los mé-
todos psiquidtricos, ha apoyado y acompafado situaciones de sufrimiento de otras
personas que atravesaron vivencias semejantes a la suya, etc. Ha utilizado su expe-
riencia de dolor como motor de transformacién (propia y ajena).

Quizds sea importante aclarar que, a nuestro entender, el saber profano no
puede pensarse en términos de verdadero o falso, no se constituye necesariamente
como verdad o mentira, al menos en sus dimensiones absolutas. Es, en relacién a un
sentido propio, personal, subjetivo, no puede medirse sino como realidad de sentido
que, a su vez, se manifiesta en los aspectos simbdlicos de construccién y/o inter-
pretacion de los acontecimientos que rodean al sujeto y en los aspectos practicos/
especificos en los que el mismo toma decisiones y actta en relacién a lo que cree/
sabe/piensa conveniente para su mejor estar. Por supuesto, ambos aspectos forman
parte de una misma dimensién, son como dos caras de una misma moneda. Es
decir, puede pensarse que existe un saber (profano) como construccién simbdlica
propia que contribuye a la construccién de sentido alrededor de un determinado
acontecimiento o de una determinada realidad/contexto/universo/imaginario; pero,
por otra parte, existe un saber profano que se evidencia como practica vinculada a la
experiencia y al hacer en relacién al propio sufrimiento y/o a la propia circunstancia
compleja de existencia. Ambos se entrelazan, coexisten.

PROBLEMATIZAR LA CUESTION DEL PACIENTE EXPERTO

Ultimamente se han creado experiencias articuladas desde las instituciones
tradicionales que intentan poner en juego el saber profano bajo el paraguas concep-
tual del “paciente experto”. Son instancias en las que los saberes médicos parecen
aceptar y promover la dimensién discursiva del sujeto del diagndstico como parte
del conocimiento y las estrategias generadas alrededor de la problemdtica. Mds alld

218 MaRrTiN CorrREA-URQUIZA



de que, en la teorfa, la propuesta es absolutamente necesaria, puede distorsionarse en
la préctica y en las maneras de articularse. En ocasiones, es como si la figura del pa-
ciente experto se habilitara cuando los aportes profanos estin estrechamente vincula-
dos a las dindmicas preexistentes para gestionar la salud; esto es, cuando reproducen
las pautas dictadas por el Modelo Biomédico Hegeménico (7) y la burocracia del
firmaco; cuando, en definitiva, se constituyen como una reformulacién profana de
la dimensién dada, asumen la enfermedad como realidad total del s/ mismo, reafir-
man su decir desde la discapacidad y toda reivindicacion estd orientada hacia la pro-
fundizacién de las medidas ya planteadas por los sistemas expertos o, en su defecto,
hacia la lucha contra el estigma. Los esfuerzos se concentran asi en la formacién de los
afectados como expertos en reconocer y utilizar los recursos asistenciales del sistema
sanitario. Hay una tendencia a implicarlos como participes activos en la aplicacién
de las propias estrategias de salud disenadas desde los modelos expertos, pero no en
la co-creacién y el disefio de esas estrategias. Se generan asi recursos técnicos impo-
sibilitados de concebir una reflexién critica alrededor de ellos mismos. “A veces me
siento como una espia trabajando para los psiquiatras”, afirmaba una reportera de
Nikosia que habfa participado de un proyecto de “pacientes expertos” en Barcelona.

A nuestro entender, el saber profano no es el saber médico introyectado en el
sujeto del diagnéstico, no es una mera reproduccién mecdnica de un conocimiento
dado, sino una produccién, en principio desordenada, desde los margenes; pue-
de incluir los saberes médicos, pero sobre todo intenta definirse desde un universo
subjetivo propio vinculado a la experiencia; es aquello que excede a lo dado, aquello
que surge cuestionando o re-orientando lo asumido. Ante esto, y tal como venimos
reflexionando, urge preguntarse si las consideraciones sobre los saberes en “primera
persona” no deberian pasar por generar un nuevo marco de deliberacién compartido
desde el que puedan surgir nuevas ideas y demandas, nuevas propuestas colectivas
para desarrollar los modelos desde una concepcién ampliada (2) de la salud y aten-
diendo a la necesaria coexistencia de saberes expertos y saberes profanos legitimados
COMO expertos.

SOBRE LA ASFIXIA CORPORAL Y EL HACER COMUNITARIO

Si pensamos el cuerpo como generador de experiencias, productor de signi-
ficaciones y la matriz misma de la subjetividad desde la que emerge el saber, es
fundamental analizar las condiciones corporales de la llamada locura para entender
la naturaleza del silencio y las opciones del decir. Siguiendo de nuevo a Byron Good
(2) y adoptando un cierto posicionamiento fenomenoldgico, podemos plantear que
para la persona el padecimiento es experimentado a través del cuerpo. Y el cuerpo
no es solo “un objeto fisico o estado fisioldgico, sino una parte esencial del yo y un

LA CONDICION DEL DIALOGO. SABERES PROFANOS Y NUEVOS CONTEXTOS DEL DECIR 219



productor de significaciones. [...] El cuerpo es sujeto, la base misma de la subjetivi-
dad o experiencia en el mundo, y el cuerpo, en tanto que ‘objeto fisico’, no puede ser
nitidamente diferenciado de los ‘estados de la conciencia’. La conciencia en si misma
es inseparable del cuerpo consciente” (2). Para Good, pues, el cuerpo no es solo “el
objeto de cognicién y conocimiento, de representacién de estados mentales y la obra
de la ciencia médica. Es al mismo tiempo un desordenado agente de experiencia’; o,
dicho de otro modo, el cuerpo no es solo el “objeto de intervencion de la prictica
médica” (2), sino, a la vez, la fuente creativa de la experiencia desde la que se cons-
truye un saber. Podemos entender asi que las relaciones entre la experiencia corporal,
el significado inter-subjetivo, las estrategias narrativas que reflejan y re-elaboran las
vivencias de la enfermedad y las pricticas sociales que canalizan los comportamien-
tos son fundamentales para entender la afliccién y las posibilidades de producciéon
del saber profano (2). El cuerpo es experiencia y, como tal, produce sentidos en la
dimensién de lo molecular (término de Gramsci recuperado por Giovanni Pizza), es
decir, en aquella unidad minima del ejercicio vital, el particular inmediato y la vida
cotidiana (5). En otras palabras, las posibilidades de emergencia de los saberes profa-
nos estdn en estrecha relacion con el lugar social de los sujetos, sus cuerpos y sus vidas.

En un articulo anterior (19) plantedbamos que, en la aproximacién biomédica
al sufrimiento mental, el cuerpo no es solo parte de las posibles des-consideraciones;
en muchos casos, es poco mds que el receptdculo del compuesto sintético que intenta
neutralizar las variantes sintomatoldgicas del sujeto y el elemento de referencia para
observar los efectos y consecuencias de los neurolépticos. Podemos hablar aqui en
términos fisico/orgdnicos de un cuerpo que se altera como producto de la medica-
cién y de las intervenciones de la biomedicina; esto es, de un cuerpo que modifica su
volumen, que pierde o gana peso en exceso; de un cuerpo que tiembla, duda o acusa
excesos de glucosa en sangre, etc. Pero, por otro lado, hay un cuerpo que sufre las
consecuencias derivadas de las significaciones sociales de las taxonomias; hablamos
entonces de una corporalidad escondida, arqueada, encorvada, retorcida, que inten-
ta olvidarse de si misma para desaparecer con el objetivo tltimo de no estar expuesta
a las 16gicas del estigma. Digamos que el primero estd vinculado al universo de los
efectos denominados como no-deseados o secundarios de la medicacién psiquidtrica
y que intentan paliarse mediante mds firmacos que contrarresten con nuevos efectos
(primarios y secundarios) los anteriores. La pesadez y el aletargamiento producido
contribuyen al desarrollo de un itinerario vital sedentario, no activo, que genera
en muchos casos obesidad, problemas circulatorios, hormonales, etc. Dice Joanna
Moncrieff: “Hacen que las personas se muevan menos y que sus movimientos sean
mds lentos. Al disminuir los movimientos de los musculos de la cara, la expresivi-
dad facial es menor y se desarrolla una especial expresién gestual plana. También se
reducen otras respuestas de expresién emocional. Experiencias emocionales como

220 MaRrTiN CorrREA-URQUIZA



la tristeza y la felicidad son menos intensas y las personas que han tomado estos
firmacos describen sentirse emocionalmente aplanadas, indiferentes o insensibles.
Los neurolépticos enlentecen el pensamiento y para quienes los toman resulta es-
pecialmente dificil hacer cosas por si mismos. Se describe como una dificultad para
‘iniciar acciones’ e incluso algo tan sencillo como el responder a preguntas puede

llegar a ser dificil” (20).

Los numerosos efectos primarios y colaterales provocados por los neurolép-
ticos pueden rastrearse de distintas maneras en la evidencia de lo corporal y en la
construccién de una subjetividad. Al mismo tiempo, la conciencia del sujeto de su
propia situacién como nombrado/significado socialmente a través de las etiquetas
diagndsticas y la conciencia de sus sentidos sociales podrian pensarse, en parte, como
determinantes de una variante especifica de corporalidad. Esta corporalidad se tra-
duce en un estar hundido frente al propio mundo vital y se suma entonces a aquella
captura de la subjetividad, a la negacién del saber, generando un tipo de realidad que
ayuda a entender las razones del silencio.

A todo lo mencionado, deberiamos sumar los riesgos de la realidad actual en
relacion con el trabajo desde lo enunciado como “comunitario” (19). Asi, deciamos
que los sujetos de la afliccidn estdn expuestos de diferentes maneras a la 16gica de los
otros, y no solo a través de las articulaciones propias del Modelo Médico Hegemé-
nico (7) en las instancias que le son propias, sino a partir de la naturalizacién de la
perspectiva biomédica transformada hoy en eje central de la articulacién semdntica
del estigma en el campo social. El saber experto, que solia fundarse sobre el cuerpo
del loco dispuesto en condiciones de pretendido laboratorio durante el encierro, pa-
rece haber propuesto y dispuesto hoy una suerte de captura semdntica de los sujetos
incluso en entornos comunitarios en los que las taxonomias contintian operando
y tifiendo las practicas del tejido social. Al parecer, en estos tiempos, las categorias
diagnosticas se articulan desde una cierta apropiacién de la identidad de los sujetos
inclusive en entornos que no les son propios. Asi, pueden observarse abordajes que
no son sino una mimica de lo comunitario y que terminan asfixiando semdnticamen-
te a los individuos alli por donde circulan. Y, en ocasiones, esto no solo es resultado
de la sobremedicacién como fenémeno que impacta en las improntas corporales e
inhabilita su despliegue, sino que estd ligado también a las necesidades instituciona-
les de continuar nombrando y re-semantizando los espacios sociales desde las pautas
de lo clinico-terapéutico; en otras palabras, puede observarse coémo fuera de las redes
de tratamiento de la salud mental, las instancias propuestas para la llamada locura se
rebautizan desde las l6gicas de la “inclusién”, la “asistencia’, la “terapia” y la “bene-
ficencia”. Hablamos de un abanico taxonémico que tiene més sentido para quien lo
produce y la necesidad de articularse —al menos retéricamente— desde el paradigma
de la “integracién” que para quien de distintas formas intenta utilizarlas o participar

LA CONDICION DEL DIALOGO. SABERES PROFANOS Y NUEVOS CONTEXTOS DEL DECIR 221



en ellas. Observamos de esta manera cémo aquella corporalidad e identidad/subjeti-
vidad de la locura continda cautiva de la taxonomia psiquidtrica, devenida en un sa-
ber social que opera incluso fuera de los propios dmbitos institucionales de lo biomé-
dico. Los sujetos son pensados en términos de “enfermedad total” (21), re-bautizada
y recuperada en todas y cada una de las instancias y territorios por los que circulan.
Quizés las transformaciones que se estdn dando en este sentido pasan por la creacién
de espacios naturales ligados a un cuidado que no patologice, que no identifique al
otro en su necesidad o vinculacién clinica, sino a la posibilidad de abrirse a un nuevo
campo de experimentacién o aprendizaje. El dmbito de lo socio-comunitario necesi-
ta ser re-pensado desde el complejo taxonémico de lo comunitario.

De este modo, pensar en aquellos contextos en los que puede hacerse posible
la emergencia y la articulacién de los saberes profanos tiene una estrecha relacién con
las preguntas que se hacia Jean Oury: “;Cémo sostener un colectivo que preserve la
dimensién de la singularidad? ;Cémo crear espacios heterogéneos, con tonalidades
propias, atmdsferas distintas, en los que cada uno se enganche a su modo? ;Cémo
mantener una disponibilidad que propicie los encuentros, pero que no los imponga,
una atencién que permita el contacto y preserve la alteridad? ;Cémo dar lugar al
azar, sin programarlo? ;Cémo sostener una ‘gentileza’ que permita la emergencia de
un hablar alli donde crece el desierto afectivo?” (22).

MOVIMIENTOS Y CONTEXTOS POSIBLES

Mis alld de lo reflexionado anteriormente, es justo admitir que vivimos mo-
mentos en los que las opresiones histéricamente naturalizadas en el dmbito de la
salud mental vuelven a ponerse de manifiesto; hay luz sobre la coercién en el campo
del sufrimiento psiquico; hay luz sobre la brutal evidencia de la contencién mecdnica
y su uso en situaciones que exceden los argumentos que la sostienen; hay luz sobre
la necesidad de abrir espacios para el cuidado mutuo y para el didlogo. A partir de
esto, podemos concluir que el trabajo por la mejora del estar psiquico y social de los
sujetos de la afliccién implicarfa, entre otras cuestiones, una doble labor: insistir en
la des-patologizacién de las identidades y en el cuestionamiento de los usos sociales
de las categorias médicas como realidades totalizantes y en dmbitos que no les son
propios; pero, al mismo tiempo, desarrollar una nueva praxis que sea el producto de
una elaboracién colectiva y transdisciplinar —que incluya los saberes de la experien-
cia— de itinerarios para la generacién de ese bienestar. Ello estarfa ligado al desarrollo
de instancias desde las que los sujetos accedan a la posibilidad de apropiarse de sus
itinerarios vitales; es decir, en las que se politice el sufrimiento y se legitime el cui-
dado mutuo en tanto germen posible para la emergencia de un saber que dé acceso

al didlogo.

222 MaRrTiN CorrREA-URQUIZA



Se trata de promover una cierta apertura para reconocer la existencia de es-
trategias y formas de producir cuidado que no necesariamente coinciden con las
desarrolladas desde las légicas de los saberes expertos. Una mujer preguntaba en
Nikosia hace unos anos: “Si las enfermedades estdn generalmente ligadas a algin
érgano tratable, ;dénde duele la locura?, sen la mente? Pero, si la mente es una abs-
traccién, ;dénde estd la mente que supuestamente estd enferma? La locura duele en
todas partes y a veces no hay medicina para tanto dolor”.

Necesitamos, pues, una nueva cultura compartida del cuidado, un marco de
referencia y una aproximacion que se abra a la necesidad de atender las interaccio-
nes entre relatos y saberes, entre lo singular y lo colectivo, entre los determinantes y
presiones sociales y las condiciones materiales de la vida. Quizds, como planted-
bamos en un articulo reciente junto a Angel Martinez (23), no se trata tanto de
poner el énfasis en el dénde de lo comunitario —que también—, sino en el cdmo de la
concepcidn y la articulacién de las pricticas y de la transformacién de los hébitos
relacionales entre sujetos, experiencias y relatos. Si hoy es evidente que el manico-
mio pervive en los vinculos, necesitamos des-manicomializar las relaciones entre
sujetos y saberes, des-enfermar las identidades (1). Necesitamos una mirada alejada
de la tentacién de imponer férmulas que unifiquen el abordaje de la salud; una
perspectiva, ligada quizés a las propuestas de la salud colectiva (23), que entienda
que la receta y el protocolo no solo reducen la complejidad de cada situacién/ex-
periencia de sufrimiento a una unidad ilusoriamente estindar, sino que, al mismo
tiempo, nos alejan estrepitosamente de las légicas del cuidado.

Con todo, el desafio no solo pasa por re-conocer la existencia de aquellos
saberes y sujetos que han logrado un cierto grado de emancipacién, sino por pro-
ducir nuevos contextos de posibilidad para la emergencia de esos otros que residen
bajo la colonizacién. Toda tarea en pos de la de-construccién del estigma pasa
fundamentalmente por des-colonizar y desactivar las nosologias biomédicas y sus
[frondosidades significantes como elemento al uso de las identidades sociales, y pro-
ducir otras maneras de nombrar que resulten de la negociacién y el consenso entre
saberes.

Al mismo tiempo, es necesario seguir problematizando la concepcién reduc-
cionista de la lucha contra el estigma, abriendo un campo de sospechas para mostrar
el empefo de las multinacionales farmacéuticas en dar apoyo incondicional a las
campanas antiestigma porque contribuyen de manera colateral a la solidificacién
de las categorias diagndsticas como realidades inapelables en relacién con los fené-
menos que nombran. En otras palabras, y como suele afirmar Benedetto Saraceno
en sus conferencias, preguntdndonos si el apoyo de la Industria Farmacéutica no es
sino un paso mds en la tarea orientada a consolidar la naturaleza del objeto que da
sentido a la existencia de su producto: la enfermedad.

LA CONDICION DEL DIALOGO. SABERES PROFANOS Y NUEVOS CONTEXTOS DEL DECIR 223



Es un proceso que deberd darse de manera gradual, abriéndose paso entre sedi-
mentos de instancias y situaciones de dominacién que atraviesan sujetos y vidas. Y es
en este sentido que el trabajo de colectivos, asociaciones y federaciones en “primera
persona”, construyendo en condiciones de igualdad con otros saberes, cobra mayor
valor y significado. Es alli donde se reconstruyen hoy los territorios que posibilitan
la distancia necesaria para la re-subjetivacion, es decir, un alejarse de las condiciones
anteriores de identificacién ligadas a lo patoldgico para habilitar el surgimiento de
sujetos otros; nuevos contextos de posibilidad (1) para la produccién de otras sub-
jetivaciones, lugares e instancias desde donde recuperar autonomia, legitimidad y
jurisdiccién sobre la geografia y el destino del propio mundo vital; espacios fisicos y
simbdlicos desde los que producir encuentros, colectivizar y politizar el sufrimien-
to, desarrollar una cierta consciencia tanto de la afliccién como de toda situacién
de opresidn; compartir, comunicar y, sobre todo, producir estrategias de resistencia
y cuidado; territorios, en definitiva, desde los que empezar a tejer y evidenciar el
aporte relegado del saber profano. Y ante esto es necesario el compromiso urgente
de los saberes expertos y del hacer profesional a la hora de reconocer y dar lugar a
la produccién de un mapa nuevo para crear las condiciones del didlogo. Un campo
legitimo para la intersubjetividad. En eso estamos. Hacia alli vamos.

BiBLIOGRAFiA

(1) Correa-Urquiza M. Radio Nikosia. La rebelién de los saberes profanos. Otras pric-
ticas, otros horizontes para la locura. Madrid: Ed. Grupo 5, 2015.

(2) Good B. Medicina, racionalidad y experiencia. Una perspectiva antropoldgica. Bar-
celona: Edicions Bellaterra, 2003.

(3) Comelles JM. La razén y la sinrazén. Asistencia psiquidtrica y desarrollo del Estado
en la Espafia contempordnea. Barcelona: PPU, 1988.

(4) Kleinman A. Patients and healers in the context of culture. Berkeley: University of
California Press, 1980.

(5) Pizza G. Antonio Gramsci y la antropologia médica contempordnea. Hegemonifa,
«capacidad de actuar» (agency) y transformaciones de la persona. Revista de Antro-
pologia Social 2005;14:15-32.

(6) Bourdieu . El sentido prictico. Madrid: Taurus,1991.

(7)  Menéndez E. El modelo médico hegeménico. Transacciones y alternativas hacia una
fundamentacidn tedrica del modelo de autoatencién en salud. Arxiu d’Etnografia de

Catalunya 1984;3:84-119.

(8) Martinez Herndez A. Antropologia versus psiquiatria: el sintoma y sus interpretacio-

nes. Rev Asoc Esp Neuropsiq 1998;18(68): 645-59.

224 Martin CorrEA-URQuUIZA



Castel R. El tratamiento moral. Terapettica mental y control social en el siglo XIX.
En: Garcia R (Ed.). Psiquiatria, antipsiquiatria y orden manicomial. Barcelona: Ba-
rral, 1975; p. 84.

Huertas R. Paratopias. El manicomio como un no-lugar y la experiencia del interna-
miento. En: XIII Coloquio Internacional de Geocritica. El control del espacio y los
espacios de control. Barcelona, 5-10 de mayo de 2014. Universidad de Barcelona.
Barcelona.

Leal J. Saberes némadas: reflexiones sobre interdisciplinariedad en Salud Mental.
X Jornada Treball Social i Salut Mental en nens i adolescents: Mirades que sumen.
Barcelona: FETB, 2013.

Colina E Sobre la locura. Valladolid: Cuatro Ediciones, 2014.

Amarante P. Loucura, cultura e subjetividade. En: Fleury S (org.) Satide e democra-
cia. A luta do CEBES. Sio Paulo: Ed. Lemos, 1997.

Basaglia E. La institucién negada. Barcelona: Barral, 1972.

Deligny E Permitir, trazar, ver. Barcelona: Publicaciones MACBA, 2009.

6) Agier M. Pensar el sujeto, descentrar la antropologia. Cuad Antropol Soc 2012;35:

9-27.

Brignoni S. Pensar las adolescencias. Barcelona: Ed. UOC, 2012.

Milner JC. Las inclinaciones criminales de la Europa democritica. Buenos Aires:
Editorial Manantial, 2007.

Correa-Urquiza M. El cuerpo silenciado. Reflexiones sobre los itinerarios corporales
de la locura. En: Comelles J, Perdiguero E (Eds). Educacién, comunicacién y salud.
Perspectivas desde las ciencies humanes y sociales. Tarragona: Publicaciones URYV,
2016; p. 321-38.

Moncrieff . Hablando claro. Una introduccién a los firmacos psiquidtricos. Barce-
lona: Herder, 2013.

Correa-Urquiza M. La irrupcién posible del saber profano. Hacia una construccién
colectiva del conocimiento en salud mental. Temps d"Educaci6 2014;47: 83-95.
P4l Pelbart P. Filosofia de la desercién, nihilismo, locura y comunidad. Buenos Aires:
Tinta y Limén, 2009.

Martinez-Herndez A, Correa-Urquiza M. Un saber menos dado: nuevos posiciona-

mientos en el campo de la salud mental colectiva. Salud Colect 2017;12(2):267.

LA CONDICION DEL DIALOGO. SABERES PROFANOS Y NUEVOS CONTEXTOS DEL DECIR 22§



