
 
 
 
 

 
 

D O C U M E N T S  DE  S Í N T E S I 

 

 

 
 
 



 2 

 
 
  
 

ÍNDEX 

 
 
              Pàg.   
 

I. Presentació          3                                         
                                             

II. Conferència Inaugural a càrrec del Dr. Diego Gracia: 
         “LA CONSTRUCCIÓN DE LA SALUD: hechos, valores,  
         deberes”.         4 
 

III.  Document de Grup de Treball: 
   SALUT MENTAL I COMUNITAT: els efectes saludables de la    
   ciutadania.        19 

 
IV. Document del Grup de Treball: 

        XARXES I SALUT MENTAL.        24  
 

V. Conferència a càrrec de Jordi Borja: 
“LA CIUTAT: una aventura de llibertat”.         30 

 
VI. Document de Grup de Treball: 

        LA VULNERABILITAT DEL SUBJECTE. Una visió crítica de la  
        societat actual.        39 
 

VII. Document del Grup de Treball: 
        NOVES FORMES D’ORGANITZAR LA CURA.        48 

 
VIII. Conferència de Cloenda a càrrec del Prof. Alain Touraine:      

             “GLOBALIZACIÓN, CRISIS Y DERECHOS DE LA CIUDADANÍA:  
             una visión prospectiva”.        50 
 
 

IX. Annexes: 
I. CIUTADANIA, SALUT I GÈNERE. Carme Valls. 
 
II. MEDIOS URBANOS Y DEMANDAS DE SEGURIDAD. 

Jordi Borja. 
 

III. ESCALA DE EVALUACIÓN DEL ESTRÉS Y EL DUELO 
MIGRATORIO Y SU APLICACIÓN CLÍNICA. Joseba 

Atxotegui. 
 

IV. MOVIMENT EUROPEU DE SALUT MENTAL BASAT EN  
ELS PRINCIPIS D’ACCESSIBILITAT, CONTINUITAT I 
DIGNITAT. Yvan Halimi i Charles Alezrah.  

 
V.       EDUCACIÓN, CIUDADANÍA E INMIGRACIÓN. 
            Magdalena Chiurazzi. 

 
VI. VÍNCULOS FUERTES Y VÍNCULOS DÉBILES. 
            LA IMPORTANCIA DE LAS REDES SOCIALES EN   
            SALUD MENTAL. Cristina Villalba Quesada. 



 3 

 

I. PRESENTACIÓ.                                         
 
La documentació que us presentem, correspon a les ponències de cada un dels 

grups de treball, material d’algunes de les diferents conferències del Congrés, 
Tallers i Fòrums de debat, que els autors han entregat, alguns com a treball 
complert i d’altres com a sumari o esquema de la seva presentació al Congrés.  
 
L’objectiu i interès de lliurar el material recopilat als congressistes és el de facilitar i 
estimular la participació i el debat entre els assistents i els ponents, la qual cosa ha 

d’enriquir i satisfer els interessos d’aprofundiment en cada un dels temes del 
programa. Els continguts de les ponències estan presentats en una relació de 
continuïtat, i esperem que la discussió, amb el suport d’aquest material, pugui 
prendre un caire més interactiu entre les sessions del Congrés. 
 
Amb el desig doncs, que pugui ser del vostre interès i afavoreixi una participació 
més activa en les diferents sessions de teball del Congrés, rebeu una cordial 
salutació. 
 
 
 
El Comitè Organitzador 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

 



 4 

 

II. “LA CONSTRUCCIÓN DE LA SALUD: hechos, valores, 

deberes”. Dr. Diego Gracia. 
 
  
Hubo un tiempo en que los seres humanos pensaron que la salud y la enfermedad 
eran fenómenos puramente naturales. De hecho, ésta ha sido la idea más clásica 
en la cultura occidental. Cabría decir más, y es que constituye uno de los rasgos 
distintivos de esta cultura respecto de las demás. Los antropólogos han analizado 
las ideas de salud y enfermedad propias de múltiples culturas distintas de la 

nuestra, y parecen coincidir en que éstas siempre han buscado un “sentido” a 
hecho tan terrible como el de la pérdida del vigor físico, cuando no de la vida. Las 
interpretaciones más frecuentes en esas culturas fueron mágicas, unas veces, y 
religiosas, otras. Interpretación mágica es la que considera la enfermedad 
producida por una acción realizada a distancia, a través de procedimientos que 
varían según las culturas, y que siempre tienen como resultado la pérdida en grado 
mayor o menor del principio vital o del alma del paciente. Religiosa es, por otra 
parte, la idea de que la enfermedad es la consecuencia de un pecado cometido. 
Basta recordar los abundantes testimonios que tenemos de las culturas egipcia, 
israelita y mesopotámica, para advertir la importancia y extensión de tal punto de 
vista, especialmente en las culturas mediterráneas. 
 
En todos los casos descritos se parte del supuesto de que la enfermedad tiene un 
“sentido” biográfico que necesita ser interpretado. Dicho de otro modo, se 

considera que no es una mera cuestión “física”, o que la mera identificación de los 
trastornos físicos del enfermo no es suficiente para comprender lo que le está 
pasando. Esto significa que el “diagnóstico” no puede consistir en la escueta 
descripción de los síntomas, y que la “etiología” o causa de la enfermedad tampoco 
cabe identificarla con lo directamente visible u observable. La causa es más 
profunda que lo constatable a simple vista, y esa es la razón por la que el 
tratamiento tampoco puede consistir en el mero control de los síntomas físicos o 
somáticos. 
 
Soy consciente de la tremenda simplificación del cuadro que acabo de dibujar. Su 
objetivo, en cualquier caso, no es otro que el de llamar la atención sobre un dato 
de la máxima importancia, a saber, que la enfermedad ha sido interpretada por la 
mayor parte de las culturas como una cuestión de “sentido”, como algo 
directamente relacionado con el sentido de los actos humanos o con el sentido de la 
vida. Dicho en otros términos, se la ha visto casi siempre como un problema 
“biográfico” y no solamente “biológico.” 
 
El naturalismo occidental 
 
Situando ese panorama como fondo, resalta en toda su originalidad la opción 

tomada, ya desde sus orígenes, por la cultura occidental. Ella ha sido prácticamente 
la primera y casi la única en interpretar la salud y la enfermedad como puros 
hechos biológicos. El contraste resulta tan llamativo que requiere un análisis 
detenido. El primer autor que tenemos noticia de que procediera de tal manera es 
Alcmeón de Crotona, un médico griego algo anterior al propio Hipócrates de Cos. 
Alcmeón es hoy más conocido como filósofo presocrático, a pesar de que, como ya 
advirtió Diógenes Laercio, “la mayor parte de los asuntos de que habla son de 
medicina; no obstante, algunas veces se ocupa de la naturaleza.” (D-K 24 A 1). 
Pues bien, este médico y filósofo presocrático dijo, según el testimonio de Aecio, 
que “el mantenimiento de la salud se debe al equilibrio de las fuerzas: húmedo, 
seco, frío, caliente, amargo, dulce, etc.; y que, en cambio, el predominio de una 
sola produce la enfermedad. En efecto, el predominio de una sola de cada [pareja  
 



 5 

de fuerzas contrarias] es destructivo. Y la enfermedad sobreviene a causa del 
exceso de calor o frío, así como, en cuanto a la ocasión, de la abundancia o 
carencia de alimento; y en cuanto a la ubicación, en la sangre, en la médula o en el 
cerebro. También pueden sobrevenir por causas exógenas, como por ciertas aguas 

o regiones, o por esfuerzos o por tormentos o cosas similares a éstas. La salud, por 
el contrario, es la mezcla bien proporcionada de las cualidades.” (D-K 24 B 4) 
 
Los filólogos dan por originales de Alcmeón sólo dos palabras de este párrafo, 
isonomía, equilibrio, y monarchía, predominio. Alcmeón fue el primero, a lo que 
parece, que definió la salud como equilibrio interno y la enfermedad como 
desequilibrio de los elementos que componen el cuerpo humano. Es la primera 
definición “naturalista” de la salud y la enfermedad que conocemos. Nada de 
considerar necesaria la búsqueda de su “sentido”. La enfermedad es siempre y 
necesariamente una cuestión de “hecho”, la alteración de los componentes internos 
del organismo humano. Y como ese organismo es una estructura natural, una 
phýsis, decía un griego, la salud y la enfermedad son fenómenos pura y 
estrictamente “fisiológicos.” 
 

Si se analiza el contenido de los escritos fundacionales de la tradición médica 
occidental, los llamados textos hipocráticos, se verá que Alcmeón no hizo otra cosa 
sino expresar algo que resultaba a esa altura de los tiempos cualquier cosa menos 
extraño a los oídos de un griego ilustrado. De hecho, los llamados médicos 
hipocráticos aceptaron este punto de vista sin ninguna violencia, y dada la fama 
que inmediatamente adquirieron en su medio, hay que suponer que también 

resultaba razonable y normal en el medio en que esos médicos vivían y ejercían. 
 
Hay un texto hipocrático particularmente significativo a este respecto. Es el titulado 
Sobre la enfermedad sagrada. El propio título nos indica que aún seguía viva la idea 
de que las enfermedades se hallaban producidas por agentes divinos, sobre todo en 
ciertos casos, y más en concreto en la epilepsia. Pero el objetivo del autor al 
escribir el tratado es, precisamente, combatir esta suposición, que a la altura de su 

tiempo considera ya trasnochada. El texto comienza así: “Acerca de la enfermedad 
que llaman sagrada sucede lo siguiente. En nada me parece que sea algo más 
divino ni más sagrado que las otras, sino que tiene su naturaleza propia, como las 
demás enfermedades, y de ahí su origen.” Adviértase el modo como está redactado 
el párrafo. El autor acepta el título de “enfermedad sagrada”, porque es el arcaico, 
el tradicional o popular. Pero la denomina así no porque considere que es sagrada, 
sino porque otros, sin duda los menos ilustrados, la “llaman sagrada.” ¿Y en qué 
consiste esa enfermedad, cuál es su origen? Exactamente en lo mismo que todas 
las demás, una alteración del equilibrio de la naturaleza del paciente. Ella, como 
todas las demás, “tiene su naturaleza propia.” La enfermedad, pues, es un 
problema físico, fisiológico, no transfísico o metafísico, y menos sobrenatural. De 
ahí que añada: “Su fundamento y causa natural lo consideraron los hombres como 
una cosa divina por su inexperiencia y su asombro, ya que en nada se asemeja a 
las demás. Pero si por su incapacidad de comprenderla le conservan ese carácter 

divino, por la banalidad del método de curación con el que tratan vienen a negarlo. 
Porque la tratan por medio de purificaciones y conjuros.” 
 
¿Cuál es el objetivo de traer aquí estos párrafos? Aducir algunos breves testimonios 
a favor de la tesis que pretendo defender, la de que la medicina occidental, aún 
más, la cultura occidental, es la primera y prácticamente la única que se ha 
empeñado, ya desde sus comienzos, en interpretar la salud y la enfermedad como 
puros fenómenos naturales; es decir, como puros “hechos” físicos, carentes de 
“sentido”. O por utilizar la expresión que antes adelanté, como fenómenos 
estrictamente “biológicos” y no “biográficos”. Es curioso que cuando queremos 
analizar la dimensión de sentido de la enfermedad en la cultura griega, 
inmediatamente hemos de acudir a las tradiciones arcaicas, aún vigentes en la 



 6 

medicina popular de los hipocráticos. El libro de Luis Gil titulado Therapeia, es todo 
un monumento a lo que vengo diciendo. Y cuando Laín escribió su bello libro La 
curación por la palabra en la Antigüedad clásica, hubo de acudir a los textos de 
Platón sobre el ensalmo o a los de Aristóteles sobre la acción catártica de la 

tragedia, para encontrar atisbos de sentido. 
 
Naturalismo y teleología 
 
El asunto es sobremanera extraño, y no creo que pueda entenderse más que como 
reacción, ciertamente violenta, respecto de lo que los ilustrados griegos 
consideraban tradiciones y creencias arcaicas. En la Ilíada y la Odisea sí se 
encuentran alusiones al sentido de la salud y la enfermedad. Y como sucede en 
todas las culturas anteriores y distintas a la griega, esas alusiones tienen carácter 
religioso. La salud es un don divino, que hace a los hombres fuertes, armónicos, 
bellos, prudentes, sabios, etc. Es lo que los griegos entendieron por “héroes”, 
personajes admirables que por su perfección merecieron el calificativo de 
semidioses, es decir, de personas muy queridas por los dioses y dotadas de 
cualidades extraordinarias por ellos. Tal el caso de Aquiles, en la Ilíada, o de Ulises, 

en la Odisea. Ésta es la creencia arcaica, tradicional. Ella es la que canta el poeta 
Hesiodo en sus versos. Pero el hombre ilustrado griego se distancia de este modo 
de interpretar los acontecimientos de la vida y opta por otro, el de que todo se 
debe a la armonía o disarmonía entre los elementos que componen la naturaleza de 
las cosas. En vez de una interpretación sobrenatural, opta por otra puramente 
natural. Es tan interpretación como la otra, pero a él le parece más razonable y 

más humana. 
 
La teoría de que salud y enfermedad son fenómenos puramente naturales o 
fisiológicos es tan teoría como cualquier otra, y por tanto resultado de una 
interpretación de la realidad. Posee, pues, un “sentido”, pero ese sentido consiste 
en negar cualquier sentido distinto de la pura constatación de “hechos”. El sentido 
se reduce al hecho, y el hecho dice que no tiene otro sentido que el de puro hecho. 

Y como la ciencia es un saber sobre los hechos, resulta que de ese modo la 
medicina puede convertirse en una ciencia, epistéme, y sobre todo en una técnica, 
téchne. La ciencia y la técnica médicas surgen cuando el sentido se reduce al 
hecho, al puro dato empírico constatable, poniendo entre paréntesis cualquier otra 
interpretación ulterior. 
 
Ni que decir tiene que esta pretensión griega fue más un ideal que una realidad. 
Pronto volvieron a cobrar fuerza los nostálgicos del sentido, y la gran religión 
mediterránea, el judaísmo, y su nuevo retoño, el cristianismo, reinterpretaron el 
sentido religioso de la enfermedad. Los seres humanos han perdido su armonía 
originaria, dijeron, aquella con la que salieron de las manos del creador, y por tanto 
la tesis griega es irreal, utópica. La disarmonía del cuerpo y del espíritu de los seres 
humanos tiene una raíz, y esa no es otra que el pecado. Hay pecados actuales, 
pero hay también otro, cometido al comienzo de los tiempos, en la prevaricación de 

los primeros padres, Adán y Eva, que tuvo como resultado una cierta corrupción de 
la naturaleza humana, hasta el punto de que ésta no puede lograr la armonía 
perdida sin la ayuda divina. De ahí la correlación entre enfermedad y pecado. Laín 
Entralgo dedicó un bello libro a este tema hace ya muchos años. 
 
Si seguimos el desarrollo de la cultura occidental, veremos, no sin sorpresa, que ha 
sido una lucha continua en contra de la búsqueda de sentido a la enfermedad. Su 
lema ha sido el no sentido del sentido, y el sentido del no sentido. El sentido se ha 
refugiado siempre en estratos distintos al propiamente racional o filosófico, como 
pueden ser la teología o las creencias populares. 
 
 



 7 

Esto resulta tan paradójico, que es preciso burcarle una explicación. Y la explicación 
que se me ocurre es que ese no sentido trascendental o religioso de la salud y la 
enfermedad encerraba ya en sí mismo un sentido. Dicho de otro modo, lo que el 
occidental hacía era dar un sentido nuevo y distinto a esos fenómenos, su sentido 

natural. El adjetivo natural no significa aquí lo que hoy es usual. La idea de 
naturaleza del griego es muy distinta, casi opuesta a la hoy en boga. Los antiguos 
entendieron la naturaleza como algo armónico, perfecto, ordenado, y en tanto que 
tal sano, bueno y bello. Lo que al griego le resulta difícil es explicar la enfermedad, 
no la salud. Alcmeón comienza diciendo que la naturaleza se halla presidida por el 
principio de la isonomía, el equilibrio, y que la enfermedad es disarmonía. Lo cual 
significa que hace de la salud y la enfermedad dos clases disyuntas, y como resulta 
bien sabido en lógica, en ese caso sólo una de las clases puede definirse 
positivamente, de modo que la otra lo es siempre por exclusión. Aquí la clase que 
se define positivamente es la de salud, y la que sólo tiene definición negativa es la 
de enfermedad. Salud es equilibrio, y todo desequilibrio queda incluido en la clase 
de la enfermedad. 
 
Esto significa que los griegos tuvieron un concepto ideal de la naturaleza, y por 

tanto de la salud. Su idea de la naturaleza estaba llena de “sentido”. No sólo por lo 
dicho, sino sobre todo porque pensaron, y Aristóteles es buen testigo en tal causa, 
que el dinamismo interno de las realidades naturales se halla dirigido por una causa 
interna, la llamada “causa final”, el télos. Es interesante constar que cuando 
Aristóteles expone su teoría de las causas, de las cuatro causas, dice acto seguido 
que de todas ellas, la más importante es la causa final. De hecho, la naturaleza 

griega está regida por la teleología, su universo es teleológico. Y ese télos es el que 
da sentido a las cosas y los acontecimientos puramente naturales. No, no es que 
renuncien al sentido; es que inscriben el sentido en la propia naturaleza. El sentido 
se lo da a las cosas su causa final, su télos. De ahí que el orden de la naturaleza 
tuviera para ellos no sólo carácter “ontológico” sino también “deontológico”; no sólo 
decía cómo se comportaban las cosas, sino también cómo debían hacerlo, y cómo 
debíamos comportarnos nosotros en relación a ellas. Porque incluyeron el sentido 

en la realidad, es por lo que Moore pudo decir que caían de bruces en la que 
bautizó con el nombre de “falacia naturalista.” 
 
La crisis de la teleología 
 
Los problemas graves comenzaron cuando la teleología se vino abajo. Entonces se 
produjo en Occidente una profunda “crisis de sentido.” Esto sucedió, como es del 
dominio común, en el siglo XVII. Primero Galileo y luego Newton convencieron a 
todo el mundo de que el dinamismo de las cosas reales podía explicarse por la 
acción de meras causas eficientes. Éste es el gran argumento del libro de Galileo, 
Diálogo sobre los dos máximos sistemas del mundo, escrito en 1632. Se trata, por 
supuesto, del sistema ptolemaico y del copernicano. Pero el debate, más que con 
Ptolomeo, lo libra con Aristóteles. Toda su teoría del movimiento de los cuerpos es 
falsa, apriorística. Supone que hay un movimiento perfecto, el circular, y que ése es 

el que han de tener los cuerpos celestes, que en tanto que naturales son perfectos. 
Es la consecuencia de la aceptación del principio de que las sustancias se hallan 
regidas en su dinamismo interno por una causa final. No hay más que causas 
eficientes. Y éstas no pueden conocerse más que por experiencia. Toda la teoría de 
la causa final es una ingente especulación ayuna de fundamento. 
 
Las consecuencias no se hicieron esperar. Descartes fue completamente consciente 
de ellas, y por eso mismo merece el título de fundador de la filosofía moderna. Las 
cosas de la naturaleza no se rigen por causas finales sino por puras causas 
eficientes. Eso es lo que significa la expresión res extensa. Donde únicamente cabe 
hablar de causas finales es en el hombre, ya que por su inteligencia es capaz de 



 8 

proponerse fines. De ahí que sea un tipo de realidad completamente distinta a la 
propia de las cosas de la naturaleza; es res cogitans. 
 
En el siglo XVII la teleología desaparece del campo de la ciencia física. Pero 

permanece agazapada en el de la biología. No es un azar que en ese mismo siglo 
sea cuando aparece la llamada teoría preformacionista, aquella que afirma que los 
seres vivos están conformados completamente desde la fecundación y que el 
proceso embriológico lo es sólo de crecimiento y maduración. Los individuos vienen 
prefijados o preformados desde el primer momento. Ni que decir tiene que esto se 
afirmaba por motivos preponderantemente religiosos. De ahí que uno de los 
mayores partidarios del ovismo, es decir, de la teoría que, apoyada en el dato 
empírico de que el número de óvulos de un ovario viene ya determinado desde el 
primer momento y que a lo largo de la vida fértil de la mujer no hace más que 
decrecer, afirma que todos los seres humanos estaban ya preformados en los 
ovarios de Eva, lo que permitía, entre otras cosas, calcular el número total de seres 
humanos posibles. El autor de esta hazaña se llamó Jan Schwammerdam, y el libro 
que escribió llevaba por título Bijbel del Natuure (1737). Hubo otros que viendo la 
forma del espermatozoide bajo el objetivo del microscopio, creyeron encontrar en 

su cabeza un homúnculo ya perfectamente constituido. En fin, que muerta la 
teleología en el orden de la materia inorgánica, se refugia en el de los seres vivos. 
La vida, y en especial la vida humana, es un salto cualitativo de tal categoría que 
no puede regirse por las puras leyes mecánicas. Hubo que esperar a la obra de 
Darwin para que la teleología entrara en crisis en el mundo de los animales, seres 
humanos incluidos. Todo es obra de la selección natural, la adaptación al medio y la 

lucha por la vida. Y estos procesos son, en buena medida, azarosos. Esto, que en la 
obra de Darwin no se halla aún claramente formulado, irá ganando fuerza a partir 
de 1892, cuando August Weismann comience a poner las bases de lo que será la 
interpretación genética de la evolución a través del concepto de plasma germinal, 
base del llamado neodarwinismo. 
 
El positivismo y el imperio de los “hechos” 

 
El descalabro de la concepción teleológica del mundo es lógico que llevara a una 
filosofía en la que sólo se tuvieran en cuenta los llamados “hechos”, y más en 
concreto los hechos “científicos”. Tal fue el objetivo del positivismo. Una vez 
desencantado el mundo, perdida la teleología y con ella la cuestión del sentido, no 
quedaba más que el puro atenimiento a los hechos y la reconstrucción del mundo a 
partir de ellos. Frente a las etapas anteriores de la historia de la humanidad, la 
mítica, en la que el sentido se había buscado por vía creencial, y la especulativa, 
aquella que comenzó en Grecia y para la que el tema del sentido se había resuelto 
en una dirección no tanto religiosa como filosófica, especulativa; una vez superadas 
estas dos etapas, pues, no quedaba otra solución que afirmar que el único 
fundamento firme de la vida humana eran los hechos, los hechos científicos, y que 
no había otros sentido que el que nosotros imprimamos a nuestros propios actos. 
De ahí el lema comtiano: savoir pour prévoir, prévoir pour pourvoir, saber para 

prever, prever para proveer. No hay otro sentido que el sentido humano. De ahí 
que los saberes científicos puedan ordenarse en dos grupos, el de las llamadas 
Ciencias de la naturaleza, aquellas que se ocupan de los puros “hechos” naturales, 
y las Ciencias que se ocupan de los actos humanos, las llamadas en el ámbito 
francés Ciencias morales y políticas, y en el alemán Ciencia de la cultura o Ciencias 
del espíritu. Como los actos humanos son actos con sentido, las ciencias humanas 
han de ocuparse del sentido, pero si quieren ser ciencias ese sentido no lo 
analizarán en tanto que sentido sino como mero hecho; por tanto no se ocuparán 
del sentido en sí mismo sino del hecho del sentido. Un ejemplo aclarará esto. Los 
seres humanos proyectamos muchas cosas, entre otras, nuestra vida en común y, 
por tanto, nuestra organización política. La política no existe en la naturaleza, es 
una construcción humana, y en tanto que tal dotada de sentido. El sentido de la 



 9 

política consistirá en conseguir una sociedad justa, o una convivencia en libertad, 
etc. Esos diferentes proyectos con sentido dan lugar a las distintas opciones 
políticas. Pues bien, esos saberes se convierten en científicos cuando se estudian, 
no en su pura dimensión de sentido sino en la de hechos. Así, la sociología, que no 

por azar tiene en Comte a uno de sus fundadores, estudia el hecho de las opciones 
políticas de los ciudadanos (es un hecho, por ejemplo, que tal porcentaje opta por 
la teoría liberal, o por la socialista, etc.). El sentido, en tanto que sentido, no es 
objeto de abordaje científico, sino de opción individual, no justificable 
racionalmente. Nadie ha expresado esto de modo más claro que Max Weber, 
cuando en su conferencia “La ciencia como vocación” escribe a propósito del 
profesor universitario: “Ciertamente no cabe demostrarle a nadie de antemano cuál 
es su deber como profesor. Lo único que se le puede exigir es que tenga la 
probidad intelectual necesaria para comprender que existen dos tipos de problemas 
perfectamente heterogéneos: de una parte la constatación de los hechos, la 
determinación de contenidos lógicos o matemáticos o de la estructura interna de 
fenómenos culturales; de la otra, la respuesta a la pregunta por el valor de la 
cultura y de sus contenidos concretos, y, dentro de ella, de cuál debe ser el 
comportamiento del hombre en la comunidad cultural y en las asociaciones 

políticas. Si alguien pregunta que por qué no se pueden tratar en el aula los 
problemas de este segundo género hay que responderle que por la simple razón de 
que no está en las aulas el puesto del demagogo o del profeta.” 
 
Freud en su contexto 
 

La obra de Freud surgió en este contexto, y no cobra su sentido histórico más que 
dentro de él. Lo que Freud pretendió a todo lo largo de su vida fue hacer una 
ciencia del sentido. No le interesaba el sentido en tanto que sentido, sino el sentido 
en tanto que dato objetivo, en tanto que hecho, en este caso, el hecho de 
productor de síntomas y alteraciones orgánicas. Tan no le interesaba el sentido en 
tanto que tal, que lo que indagaba eran fenómenos llamado inconscientes, e 
inconsciente significa no consciente, no voluntario, no querido, no proyectado. 

También cabría decir no dotado de sentido, puesto que el sentido es el carácter que 
damos a los actos proyectados y queridos, pero precisamente la genialidad de 
Freud estuvo en descubrir que había sentidos más allá del mundo de lo 
directamente proyectado y querido; que el sentido no sólo funciona en el orden de 
lo que Freud llamó el Yo, sino también en el del Ello. Freud se propuso elaborar la 
ciencia de esos fenómeno inconscientes, poseedores de sentido, pero de un sentido 
muy peculiar, no directamente voluntario, no directamente querido, ni directamente 
proyectado o realizado. Éste es el hecho, y la ciencia que él se propuso elaborar lo 
era, precisamente, porque no buscaba analizar ese sentido en tanto que sentido 
sino sólo en tanto que hecho. Puro positivismo. 
 
¿Qué significa esto? Significa que al psicoanálisis no le interesan directamente o en 
tanto que tales los sentidos que el paciente da a sus actos (sus opciones religiosas, 
morales, políticas, culturales, etc.) sino sólo el hecho de que ellos tienen efectos, y 

efectos objetivos no conocidos y no buscados por el propio sujeto, sobre su cuerpo 
y sobre su conducta. El psicoanálisis no es, o al menos no quiere ser, directamente 
beligerante en cuestiones de sentido, y por tanto no se plantea discutir las 
opiniones u opciones religiosas, culturales, políticas o de otro tipo de los pacientes, 
sino que su objetivo es única y exclusivamente terapéutico: busca elevar esos 
sentidos inconscientes al nivel de la conciencia, a fin de liberen buena parte de su 
carga emocional, de modo que puedan ser integrados por el propio sujeto en sus 
actos conscientes y dejen de tener un efecto desintegrador o perturbador sobre su 
vida psíquica, y por tanto sobre su vida en general. El sentido inconsciente es un 
sentido sin sentido, es decir, un sentido sin las características propias y definitorias 
de los actos humanos en tanto que actos con sentido: proyectados intelectualmente 
y queridos libremente. Su sinsentido está precisamente en esto, en que carecen de 



 10 

esas notas. Pero sin embargo poseen un cierto sentido, bien que inconsciente. Ese 
sentido inconsciente no sólo es sinsentido, en la acepción ya expuesta, sino que 
puede ser también un contrasentido. Ése es el origen del síntoma neurótico. Lo que 
la psicoterapia pretende es evitar el contrasentido, armonizar los diferentes 

estratos de sentido de las personas. Por eso el psicoanálisis es una Deutung, una 
interpretación, como vio Freud con toda claridad. Pero una interpretación peculiar, 
muy distinta de lo que es interpretar en el orden de los actos conscientes y libres, 
es decir, de los llamados actos humanos. Entre la hermenéutica de un Dilthey y la 
hermenéutica de Freud hay un abismo de distancia. Y ello, simplemente, porque 
uno va buscando el sentido consciente de los acontecimientos, y el otro el sentido 
inconsciente. Freud ha sido el gran descubridor de este segundo ámbito, y quien 
dio las reglas básicas del análisis e interpretación de ese sentido oculto de los actos 
humanos. 
 
¿Qué deducir de todo esto? Que la cultura occidental ha tenido siempre un grave 
problema con el sentido. Rechazó, ya desde sus inicios, los sentidos que buscaron 
otros pueblos, que podemos denominar sobrenaturales o sobrenaturalistas. Ellos 
pusieron los fundamentos de una cultura profundamente naturalista. Querían 

atenerse a los hechos y nada más que a los hechos. Pero vimos que su idea de la 
naturaleza era muy especulativa, y que en ella se coló de rondón una idea que 
acabó dotando de sentido a toda la cultura antigua y medieval: la de finalidad de la 
naturaleza, la teleología de todas las cosas. Fue la ciencia moderna la que poco a 
poco expulsó a la teleología del mundo de la ciencia. Esto sucedió, en el siglo XVII, 
en el orden de la Física, y en el XIX eso se extendió a la Biología. No quedaba más 

que el espacio propio del ser humano como espacio con sentido. Y hemos visto 
cómo Freud vio, en el interior de ese espacio, una parcela en la que el sentido era 
inconsciente y, por tanto, no obedecía a las leyes del sentido. Incluso en el ser 
humano había espacios sin sentido, o con un sentido que desde el orden de la 
conciencia se manifestaba muchas veces como contrasentido. Era el origen de los 
síntomas neuróticos. 
 

Así las cosas, la gran pregunta, la pregunta aún no planteada y menos contestada, 
es la pregunta por el sentido. ¿Pero qué es eso que llamamos sentido? Porque 
puede suceder que la hipótesis positivista de que el sentido no es un asunto 
racional y, menos aún, científico, y que por tanto las Ciencias humanas no tienen 
por objeto analizar el sentido en tanto que sentido sino en tanto que hecho, ya que 
el mundo de la ciencia es el de los hechos, sea precipitada y carezca de verdadero 
fundamento. Y aunque así no fuera, eso no lo podremos saber más que si nos 
planteamos de frente la cuestión del sentido. ¿Qué es el sentido en tanto que 
sentido? 
 
De nuevo en busca del sentido 
 
Las cosas tienen realidad, la que sea, pero tienen también sentido. El sentido lo es 
siempre en la vida humana, en tanto que la realidad se supone más objetiva. Por 

eso el positivismo se empeñó en desterrar al sentido del orbe de la ciencia. El 
sentido es subjetivo, se decía, en tanto que la ciencia es objetiva. Esto no deja de 
ser una simplificación, y hasta una simpleza, pero así es como el positivismo pensó 
y como razona la mayor parte de la humanidad a partir de entonces. 
 
Las cosas tienen sentido para el ser humano, cobran sentido en su vida. ¿Cómo y 
por qué? Parece que por pura necesidad biológica. Los animales viven ajustados al 
medio o desaparecen. Es el principio darviniano de la “adaptación al medio”, en el 
que es el medio el que selecciona a los mejor dotados. La selección natural la nace 
el medio, no el organismo biológico. En eso se diferenció siempre el darwinismo del 
lammarkismo. Pero en el ser humano sucede exactamente lo contrario. La función 
primaria de la inteligencia es biológica, y consiste en adaptar el medio a las 



 11 

necesidades del individuo y de la especie. Dicho de otro modo, en el ser humano, y 
ello por su inteligencia, la adaptación al medio se convierte en “adaptación del 
medio.” Esa adaptación del medio es lo que llamamos cultura. La cultura es 
transformación del medio. Pero para transformarlo se necesita antes percibirlo, 

entenderlo y valorarlo. El hombre primitivo sintió frío y miedo ante los animales, vio 
que en su medio había piedras, pensó que podía construir con ellas un refugio, 
valoró que el construirlo podía mejorar su vida y lo hizo, lo llevó a la práctica. 
Haciéndolo, añadió valor al montón de piedras que tenía delante. Todo el proceso 
de transformación de la naturaleza en cultura tiene por objeto añadir valor a las 
cosas. Si el mundo natural es el de los hechos, el de la cultura es el mundo de los 
valores. La transformación de la realidad busca siempre añadirla valor. Esto lo vio 
muy bien Marx, y de ahí su interés por el fenómeno de la plusvalía. Tan es así, que 
todos nuestros actos, todo nuestro trabajo, está grabado con un impuesto sobre el 
“valor añadido.” El trabajo añade valor. Todo lo que el ser humano hace sobre la 
tierra es añadir valor. 
 
Ahora podemos entender algo mejor, quizá, el concepto de “sentido”. El sentido se 
expresa siempre bajo forma de “valor”. No es posible dar sentido a las cosas más 

que valorándolas. O dicho de otro modo: el contenido objetivo del sentido es 
siempre el valor. El término de los actos con sentido son los valores. O también, 
valorando damos sentido a las cosas. Valorar es un fenómeno complejo, en parte 
intelectual, pero también emocional y práctico. En la valoración intervienen las 
emociones tanto o más que la razón. Algo nos gusta o no nos gusta, lo apreciamos 
o lo despreciamos, no sólo por motivos intelectuales sino también emocionales. Y 

ello es lo que nos lleva a la acción. La inteligencia, como ya señaló Espinoza y 
remató Hume, no tiene capacidad para mover a la acción. De hecho, las emociones 
se disparan mucho antes que la razón, de donde la tesis de Hume de que la razón 
es de algún modo sierva de las emociones. Esto no tiene por qué interpretarse de 
modo peyorativo. Lo que significa es que en la acción tiene más fuerza el fenómeno 
emocional de la valoración que el cognitivo de la intelección. Algo que vio con toda 
claridad Scheler, cuando dijo que es el amor el que nos abre al mundo de los 

valores, el que nos descubre los valores de las cosas, y Ortega cuando, al comienzo 
de sus Meditaciones del Quijote, afirma algo muy parecido. 
 
Hechos y valores 
 
Los positivistas nos han obligado a distinguir los “hechos” de los “valores”. Es, sin 
duda, una pura convención. Desde hace un siglo se viene repitiendo que esa 
distinción es un artefacto, porque no hay hechos sin valores, por más que nos lo 
propongamos, o por más que se lo hayan propuesto algunos. Loren Graham estudio 
este tema en la historia de la ciencia, lo que él llama la actitud “restriccionista” y la 
actitud “expansionista” en ciencia. La primera considera que las proposiciones 
científicas son value-free, y la segunda que son value-laden. La primera sorpresa 
de su estudio es que prácticamente a todo lo largo de su historia, la ciencia ha sido 
expansionista, y que los periodos restriccionistas se cuentan con los dedos de la 

mano. El más famoso e importante ha sido, sin lugar a dudas, el positivista del 
siglo XIX. Ni que decir tiene que en los periodos expansionistas se ha considerado 
que no hay hechos sin valores ni valores sin hechos, razón por la cual la diferencia 
no puede ser más que metódica. 
 
Más complejo ha resultado siempre aclarar el concepto de valor. Aquí las 
divergencias se han disparado. Para unos se trata de una intuición pura, como la 
percepción de los colores, bien que de carácter no perceptivo sino emocional. Tal es 
el caso de Max Scheler. Como buen fenomenólogo, él pensó siempre que los 
valores son los noemas de una intención particular de la noesis que es la 
emocional, a diferencia de otras intenciones, como la perceptiva, que darían otros 
noemas, como los perceptos, las cualidades perceptivas. Esto es importante decirlo, 



 12 

porque en la filosofía analítica se ha extendido otra interpretación que coincide con 
la de Scheler en considerar que los valores tienen una base emocional, pero que a 
diferencia de lo dicho por éste piensa que sin carácter intencional. Serían la 
consecuencia, pues, de lo que Scheler llamó “estados emocionales”, y no de 

“sentimientos intencionales.” Tales son, por ejemplo, las posturas de Ayer y de 
Wittgenstein. Se trata de meras “preferencias” sin valor cognitivo alguno. De ahí 
que se expresen frecuentemente en forma de interjecciones. 
 
Como no podía no suceder, para otros, los cognitivistas, los valores son resultado 
de procesos mentales complejos; la valoración es una deducción intelectual, un 
juicio realizado ante determinados estados de cosas. Frente a los emotivistas, tanto 
fenomenológicos como no, se definen a sí mismos como intelectualistas o 
cognitivistas. Valoramos los actos por las consecuencias que generarán, dicen los 
utilitaristas, o por su adecuación a reglas o principios objetivos, como mantendrán 
los deontologistas puros. Mi opinión es que hay un poco de todo, que el fenómeno 
de valoración es complejo y que en él intervienen muchos factores, tantos como 
componen el psiquismo humano. Pienso que no es un fenómeno simple sino 
complejo, en el que desde luego juegan un papel fundamental elementos no sólo 

intelectuales sino también no intelectuales e, incluso, no conscientes. 
 
Pero más allá de la explicación que demos del fenómeno, el caso es que todos 
valoramos, y que el valorar es resultado necesario de nuestra propia constitución 
biológica, de tal modo que sin ello no podríamos subsistir, nuestra vida sería 
imposible. Por más que resulte sumamente discutible su estructura, lo que es 

indubitable es que el fenómeno existe y tiene un carácter fundamental en nuestras 
vidas. No es posible decidir sin valorar. De ahí su enorme importancia. 
 
Salud y enfermedad, ¿hechos o valores? 
 
Vengamos ahora a los conceptos de salud y enfermedad. Se han intentado definir 
mil veces, sobre todo a partir del siglo XIX, como “hechos”, como puros hechos. 

Tras lo dicho, resulta obvio que es un completo error. La salud y la enfermedad son 
tanto hechos como valores, aunque sólo fuera porque nada es puro hecho. El caso 
es que los médicos nos seguimos empeñando en considerar esos conceptos 
unilateralmente. Enfermo es quien tiene una lesión orgánica, o una disfunción, o 
una infección, etc.; en cualquier caso, algo evidenciable con métodos científico-
naturales y, por tanto, objetivos. Es la consideración de la salud y la enfermedad 
como hechos “biológicos.” Ahí no hay espacio para el sentido, ni para el valor. Se 
está sano o enfermo cuando se cumplen ciertos criterios objetivos, más allá de lo 
que uno piense, quiera, prefiera o valore esas situaciones. No es una cuestión de 
valor sino de hecho. 
 
Pero por más que nos cueste reconocerlo a los médicos, eso no es así; es un hecho 
que no es así. De hecho, la percepción de la salud por parte de las personas está 
mediada siempre por valores. La idea de salud que hoy tenemos todos nosotros es 

distinta de la que teníamos hace diez años, y desde luego muy distinta a la de 
nuestras abuelas. Y cada vez se ve más claro que la idea de salud que tienen 
nuestros hijos es muy diferente a la nuestra. Y por si esto no fuera poco, bastaría 
con pensar en la definición canónica dada por la OMS: la salud como “un estado de 
perfecto bienestar.” El bienestar, ¿es un hecho o es un valor? 
 
Aún hay más, y es que los valores acaban repercutiendo sobre los hechos. Los 
valores generan síntomas objetivos. Es el tema de la medicina psicosomática y, 
más al fondo, del psicoanálisis. Los valores tienen poder patogenético, provocan 
alteraciones psicológicas e incluso somáticas. Esto ha planteado siempre un grave 
problema al psicoanálisis. Si los valores son causa de trastornos que generan gran 
sufrimiento en los seres humanos, ¿qué tiene que hacer el psicoterapeuta, cambiar 



 13 

los valores? Es el famoso tema de “ética y psicoanálisis.” El psicoanálisis ha 
intentado siempre resolverlo apelando al concepto de la “neutralidad.” En tanto que 
técnica, se limita a “interpretar” el sentido de aquello que sucede en el paciente, sin 
tomar partido personal por ello. Se ocupaba del “hecho”, y de los valores en tanto 

que causa de los síntomas del paciente, pero no de los valores en tanto que 
valores. Más aún, tiene radicalmente prohibido el traspasar esos límites por razones 
que desde sus orígenes se consideraron “éticas.” 
 
¿Es posible la neutralidad axiológica? 
 
No es mi propósito entrar en este complejo problema, para el que me faltan 
conocimientos, pero que tanto me interesa desde el punto de vista ético. Pero sí me 
gustaría dar mi opinión sobre él. Pienso que no es posible la traída y llevada 
neutralidad, en este campo como en cualquier otro. No hay modo de que el 
terapeuta, como el educador, como el amigo, o como cualquier otra persona, no 
sea beligerante en cuestiones de valor. Lo que tradicionalmente ha hecho la 
psicoterapia se parece mucho a lo que se ha estado haciendo durante algunas 
décadas en las escuelas norteamericanas, y algunas españolas, a propósito de la 

enseñanza en valores. El liberalismo a ultranza propuso, como es lógico, la más 
exquisita neutralidad. Como ésta no es posible, hace algunas décadas surgió el 
movimiento denominado de value clarification. El desamparo de los profesores de 
bachillerato era tan enorme que del manual de esta corriente se vendieron en los 
Estados Unidos más de un millón de ejemplares. La cosa consistía en clarificar 
valores, no en deliberar sobre los valores. Y la clarificación la entendían al modo del 

psicoanálisis y otras escuelas psicoterápicas: haciendo consciente al niño (en el 
caso de la psicoterapia, al paciente) de los valores en juego y sus consecuencias, 
pero sin formular ningún juicio de valor sobre el valor o sobre los valores de que se 
tratara. Hace años, Amy Gutmann escribió un libro Democratic education, en que 
se preguntaba si esto es correcto, más aún, si es imaginable. Pensemos, decía, que 
un niño llega al colegio diciendo que hay que exterminar a las poblaciones de color. 
Los profesores no pueden emitir juicio de valor alguno sobre el asunto, sino 

simplemente clarificar lo que está diciendo y buscar la coherencia entre ese valor y 
los otros de su personalidad. Y se pregunta Amy Gutmman: ¿es esto suficiente? 
¿Querríamos nosotros enviar a nuestros hijos a una escuela así? 
 
Supongo que todos estarán pensando en este momento en lo pantanoso que es 
este campo. Porque, se preguntarán, ¿qué otra salida queda, si no es ésa, la 
promoción, si no la imposición por la fuerza, de los propios valores? De la 
neutralidad, pues, a la coacción física o psicológica. He ahí los términos del dilema; 
los términos en que este tema se ha movido en la literatura del último siglo. 
 
El peligro de los dilemas 
 
La cuestión está en que yo no creo que se trate de un dilema. Más aún, vengo 
defendiendo desde hace tiempo que no existen dilemas, que son rarísimos, muy 

infrecuentes, y que las más de las veces son el resultado de nuestra pereza mental. 
Hay, en efecto, un principio que describió Guillermo de Ockam, el llamado principio 
de parsimonia o navaja de Ockam, según el cual entia non sunt multiplicanda 
praeter necessitatem. Por más que fuera él quien lo enunciara, el ser humano lo 
viene aplicando desde que comenzó a pensar. De ahí que se le llame también 
principio de economía del pensamiento: de dos soluciones, la óptima es aquella que 
resulta más económica, la más simple. Es un principio estrictamente fisiológico: el 
organismo intenta economizar energía por todos los medios. De ahí la tendencia de 
la mente humana a simplificar en exceso las cuestiones. Ante un problema hemos 
de buscar las soluciones. Pero tendemos a reducir esas soluciones a dos, y además 
excluyentes y opuestas entre sí. Es lo que los escolásticos medievales denominaron 
el método del aut, aut, o esto o lo otro. Hasta tal punto es así, que las lenguas 



 14 

tienen procedimientos perfectamente establecidos para denominar los términos de 
un dilema, pero no para los trilemas o los conflictos con más cursos de acción 
posibles. Así, en alemán el dilema se expresa mediante la construcción: 
entweder/oder, y en inglés: either/or.  

 
Pues bien, mi tesis es que los dilemas suelen ser fruto de la pereza intelectual, que 
lleva a sobresimplificar los asuntos que nos traemos entre manos. Un conflicto, del 
tipo que sea, suele tener bastantes más de dos posibles soluciones, por más que 
nos empeñemos en reducirlas a dos. Estas dos, por lo demás, suelen ser extremas, 
incompatibles entre sí, excluyentes, razón por la cual marcan los límites entre los 
que se sitúan todas las otras posibles soluciones, que por eso mismo reciben el 
calificativo de intermedias. Éstas no podrán ser ya blancas ni negras sino grises, 
difiriendo unas de otras en cuestiones de matiz, que son las más difíciles de ver, las 
que exigen mayor esfuerzo al ser humano, y las que éste margina 
sistemáticamente. Pues bien, Aristóteles nos enseñó, y desde entonces es doctrina 
popular, que las soluciones óptimas suelen estar en el medio, y que las soluciones 
extremas suelen ser muy malas. Es algo que no deja de sorprenderme cada vez 
que lo pienso, que la mente humana tenga tanta facilidad para ver los cursos 

extremos, que son siempre subóptimos, y encuentre tanta dificultad en identificar 
los cursos intermedios, que suelen ser los óptimos. 
 
Pero por esto mismo, hay que sospechar de todo dilema. En el caso de la 
psicoterapia y los valores antes hemos formulado uno, el de la neutralidad o la 
beligerancia: o se es neutral y se busca la mera clarificación, o de otro modo 

estamos tomando partido, optando, y por tanto imponiendo de algún modo nuestra 
propia opción o nuestro propio valor al paciente. Éste es el famoso dilema de la 
psicoterapia. ¿Qué hacer? Quien busca la neutralidad lo hace en virtud del principio 
de que no se puede influir al paciente en cuestiones de valor, sino sólo manejar el 
“hecho” de que los valores generan síntomas, hacerle consciente de ello, 
clarificárselo, lo que ya es terapéutico, incluso sin la toma de partido por ningún 
valor concreto. Quien es partidario de la beligerancia, dirá que ése es un 

procedimiento acomodaticio, que acaba armonizando al paciente con los valores 
imperantes en el medio en que se vive, por más que sean incorrectos, y optará por 
la propuesta de unos valores alternativos, que para él son los que acabarían no sólo 
con el conflicto que sufre el paciente sino con todos los conflictos. 
 
Mi opinión es que ambas posturas son incorrectas. No deja de ser significativo que 
coincidan en un punto, en que sobre los valores no cabe discusión racional posible. 
Precisamente por ello unos consideran que deben permanecer neutrales ante ellos, 
sin tomar partido directo, y los otros que deben imponerse. Ambos aceptan el 
“hecho” de los valores, pero no están dispuestos a analizar los “valores” en tanto 
que tales, los valores en tanto que valores. 
 
Frente a neutralidad y beligerancia, deliberación 
 

De ahí que entre y uno y otro extremo, entre la neutralidad y la beligerancia, esté 
la deliberación. Sobre los valores puede y debe deliberarse. Los valores, ya lo 
hemos dicho, no son completamente racionales, pero sí necesitan ser razonables. 
Eso que el psicoanálisis tradicional se ha negado siempre a hacer, lo hacen hoy los 
llamados “consultores filosóficos”, que actuarán mejor o peor, bien o mal, pero que 
intentan ocupar un espacio dejado por las propias técnicas psicoterápicas. No digo 
que a través de la deliberación se pueda curar un neurótico obsesivo. No todo en 
las neurosis puede ser accesible a la deliberación. Pero tan exagerado como eso 
sería afirmar lo contrario, que nada lo es, que la deliberación vale para las personas 
normales, que puede tener su cabida en los procesos educativos, pero no en la 
psicoterapia. Sinceramente, creo que eso no es correcto. 
 



 15 

Deliberar es dar razones de las opciones de valor asumidas por uno mismo, a pesar 
de que sepamos que esas razones no son nunca completas o definitivas. Es más, 
cuando entramos en un proceso de deliberación y nos vemos en la necesidad de 
explicar las razones que apoyan nuestras propias opciones de valor, es frecuente 

que nos demos cuenta de que tenemos menos razones de las que creíamos. Esto es 
un gran antídoto contra el dogmatismo, al que todos tendemos de modo natural, 
especialmente cuando no nos vemos obligados a entrar en diálogo con los demás. 
Entrando en un proceso de deliberación comenzamos a conocernos un poco mejor a 
nosotros mismos. Por eso yo he dicho siempre que la deliberación tiene una 
enorme capacidad terapéutica, es un excelente procedimiento de autoanálisis, 
porque rebaja nuestras pretensiones omnipotentes y narcisistas. Ello permite, a la 
vez, que podamos estar en disposición de escuchar a los demás, que intentemos 
entender sus razones, las razones que hay detrás de sus propios valores. Los otros 
nos ayudan tanto más en un proceso de deliberación, cuanto más distintos son sus 
valores a los nuestros. Si todos pensamos igual, si hemos optado por los mismos 
valores, no podremos ayudarnos mutuamente. Nuestro diálogo consistirá en un 
puro acto narcisista de darnos mutuamente la razón. Los otros me ayudan tanto 
más cuanto más distintos son sus valores a los míos. Y deliberando con él, es muy 

probable no sólo que acerquemos posturas, sino que enriquezcamos nuestros 
diversos puntos de vista, de modo que nuestros propios valores al final del proceso 
serán distintos, matizadamente distintos, a los que teníamos al principio. Ése es el 
rendimiento de la deliberación, la diferencia entre los valores del principio y del 
final. He defendido que la relación clínica, la relación entre médico y enfermo, es 
una relación de deliberación, y pienso también que la relación psicoterápica tiene 

que serlo. De no ser así, perderá mucha de su potencial eficacia. 
 
Hechos, valores, deberes 
 
Con esto, hemos desembocado en la ética. Hemos visto dos mundos, el de los 
hechos y el de los valores. Los valores son lo más importante que tenemos en la 
vida. Tanto, que en el fondo es lo único que tenemos. Como ya hemos dicho varias 

veces, en realidad los puros hechos no existen, y la teoría del puro hecho no deja 
de ser el resultado de un proceso de valoración, y no de los más agudos o 
inteligentes. Los valores constituyen nuestra individualidad, nuestra personalidad. 
Ellos son los que dan sentido a nuestras vidas. Por ellos vivimos y morimos; 
matamos y morimos. Es decir, por ellos actuamos. Los valores son la fuente de 
nuestra actuación. Y aquí viene el tercer elemento, el del deber. Es el nivel 
propiamente moral. El deber es práctico, y consiste siempre en la realización de 
valores. Es el dominio de la ética. La ética no trata de los valores sino de los 
deberes, entendidos como la realización de los valores. La disciplina que se ocupa 
de los valores se llama axiología. La ética trata de los deberes. Pero nuestro deber 
es siempre el mismo, optar por los valores mejores y realizarlos, llevarlos a la 
práctica. La ética, como ya sentenció Aristóteles, no trata de lo bueno y de lo malo, 
sino de lo óptimo. Nuestra obligación es siempre elegir el curso óptimo. El médico 
debe poner el tratamiento óptimo, y el juez dictar la sentencia óptima. No valen un 

tratamiento o una sentencia que no sean malos pero tampoco los mejores. 
Cualquier cosa por debajo de lo óptimo resulta incorrecta.   
 
 
Hemos visto antes que la salud y la enfermedad son hechos y son también valores. 
Ahora tenemos que decir que son también deberes, es decir, que tienen también 
una dimensión moral. Es el último punto que necesitaba aclarar. Y es de nuevo una 
cuestión generadora de mucha psicopatología. Antes dije que el ser humano valora 
por pura necesidad biológica. No podemos vivir sin transformar la naturaleza en 
cultura, y eso exige imperiosamente el proceso de su valoración. Valoramos las 
cosas, y tras valorarlas las llevamos a la práctica, las realizamos. Cuando eso no 
sucede así, cuando hacemos algo sin haberlo valorado, cuando no hemos podido 



 16 

hacerlo, por ejemplo, por falta de tiempo, entonces decimos que no somos 
responsables de ello. De lo imprevisible no somos responsables. Ello se debe a un 
fenómeno muy profundo. Se trata de que el ser humano vive siempre bajo forma 
de proyecto. Esto es algo que la filosofía del siglo XX ha estudiado con gran detalle. 

Entre nosotros, los análisis más pormenorizados los hizo Ortega y Gasset. El tiempo 
del ser humano no es el presente sino el futuro. En el presente vive el animal, 
precisamente porque no puede despegarse de los acontecimientos, no puede tomar 
distancia de ellos y proyectarlos. Por eso carece de moralidad. El ser humano vive 
bajo forma de proyecto. Está proyectado hacia el futuro, y por eso mismo tiene que 
proyectar sus actos. Esos proyectos ya sabemos en qué consisten, en transformar 
el medio en mundo, la naturaleza en cultura. Para ello, tiene que proponerse fines, 
los fines de sus acciones. Pero esos fines, externos a él, se vuelven siempre sobre 
él y le piden cuentas. Si al hecho de estar lanzado al futuro le llamamos “proyecto”, 
al retorno del futuro sobre uno mismo pidiéndole cuentas cabe denominarlo 
“responsabilidad”. Uno es la pregunta y la otra la respuesta. Cada vez que hacemos 
un proyecto, que fijamos un objetivo o nos proponemos una meta, salimos 
responsables de ello. Aquí tampoco cabe la neutralidad. Todo acto humano no sólo 
se compone de hechos y de valores, sino también de deberes. Por eso la moralidad 

es un constitutivo esencial e irreductible de la especie humana. 
 
Del sentimiento de culpa al sentido de la responsabilidad 
 
¿Qué o quién nos pide cuentas? La respuesta más clásica es que se trata de la 
“conciencia.” La conciencia nos “remuerde”, tenemos “cargo de conciencia”, “mala 

conciencia”, “conciencia de culpa”, “sentimiento de culpa”, etc. Permitidme que 
analice muy brevemente esta última expresión, generadora de tanta psicopatología. 
Se trata, en primer lugar, de un sentimiento, y de un sentimiento que total o 
parcialmente es inconsciente. Nos sentimos culpables, pero no sabemos muy bien 
por qué; más aún, nos sentimos tanto más culpables cuanto menos sabemos por 
qué, ni podemos evitarlo. De ahí el carácter tremendamente paralizante, inhibidor y 
hasta destructivo del sentimiento de culpa. La culpa es siempre desmesurada 

respecto a nuestra capacidad de repararla. Por eso la culpa anula. Piénsese en la 
culpa religiosa. La teología dice que cuando uno realiza algo prohibido por la ley 
divina, comete una falta infinita, puesto que va directamente en contra de Dios; es 
así que Dios es una realidad infinita, luego la culpa es también infinita. ¿Cómo no 
sentirse anonadado ante ella? Si la culpa es infinita, nuestra capacidad de 
reparación resulta insignificante, nula. Ésta fue la experiencia de Lutero, y ésta 
también la de tantas neurosis obsesivas de contenido moral. 
 
Personalmente he eliminado el término culpa de mis trabajos de ética. Frente al 
sentimiento de culpa, que cada vez considero más negativo y paralizante, propongo 
siempre el “sentido de la responsabilidad.” Los proyectos que hacemos, los fines 
que nos proponemos, nos piden cuentas, y por tanto somos responsables de ellos. 
El término de la deliberación ha de ser éste, tomar decisiones responsables. Esta 
palabra es escandalosamente moderna. Los antiguos nunca la utilizaron. Por 

supuesto, no se encuentra en la obra de Platón, o de Aristóteles. Pero viene a 
coincidir con otro término ampliamente utilizado por este último, y en el que él 
cifraba el logro de la vida moral. Es la phrónesis, término generalmente traducido 
por prudencia, por más que cada vez se tengan mayores dudas sobre tal 
traducción. La prudencia de que habla Aristóteles no se identifica con lo que en 
castellano suele significarse con esa palabra. Llamamos prudente al que no 
arriesga, al que no nos dice todo lo que piensa, al taimado, que nada y a la vez 
intenta guardar la ropa, al astuto, etc. Nada de esto tiene que ver con el sentido 
aristotélico. La prudencia es el término del proceso de deliberación. Si uno delibera 
bien, si asume valores razonables y, en caso de conflicto entre ellos, intenta salvar 
todos los valores en conflicto y no opta por uno extremo, es decir, si no elige un 
curso extremo y trabaja por hallar cursos intermedios, que lesionen menos ambos 



 17 

valores o los realicen más, si uno opta por el curso que al final de todo ese proceso 
considera óptimo, entonces, y sólo entonces, merece el calificativo de prudente. 
Como ése no es el sentido que con frecuencia el término prudencia tiene en 
nuestras lenguas, es hoy usual verlo sustituido en las traducciones de Aristóteles 

por otros términos, sobre todo por el de “excelencia”. Una decisión óptima es una 
decisión excelente. Con ello no hay duda que se gana mucho. Pero mi opinión es 
que la mejor traducción de phrónesis a nuestra lengua es “responsabilidad”. Frente 
al sentimiento de culpa, el sentido de la responsabilidad. 
 
 
A modo de conclusión 
 
Con esto he llegado al final del recorrido. He intentado mostrar la complejidad de 
los conceptos de salud y enfermedad, tan complejos como la propia vida humana. 
He partido de la asunción usual entre médicos de que se trata de términos 
factuales, que designan meros hechos. Los médicos han sido desde hace mucho 
tiempo los mejores discípulos de Wittgenstein, quien abrió su Tractatus diciendo 
que “el mundo es la totalidad de los hechos, no de las cosas.” (1.1) Al comienzo de 

Hard Times, ponía Dickens en boca del industrial y benefactor de la ciudad, Mr. 
Bounderby, estas palabras dirigidas al maestro de la escuela, el señor Grandgrind: 
“Lo que yo quiero ahora son Hechos. No enseñes a estos niños y niñas otra cosa 
más que Hechos. Sólo los hechos son de utilidad en la vida. No plantes nada más, y 
arranca todo lo demás. Usted sólo puede formar las mentes de animales racionales 
con Hechos: nada más les será de utilidad. Este es el principio sobre el que he 

educado a mis propios hijos, y este es el principio sobre el que baso la educación de 
estos niños. ¡Aténgase a los hechos, señor!” Y remata poco después su arenga con 
estas palabras: “En esta vida, sólo tienen interés los Hechos, Señor; sólo los 
Hechos”. 
 
El médico tiende a pensar como el Sr. Grandgrind. Hemos visto, sin embargo, que 
nada en la vida es puro hecho, que junto a los hechos están siempre los valores, y 

que la salud y la enfermedad son también cuestiones de valor. Por eso tienen, 
además de realidad, sentido. Ese sentido no depende tanto de los hechos cuanto 
del modo como los valoramos e integramos en la vida humana. La valoración es un 
fenómeno sumamente complejo y no por completo racional. Tiene una amplia base 
emocional. Esto hace que se generen conflictos entre valores y dentro de un mismo 
valor entre razón y emoción. Estos conflictos nunca son por completo conscientes. 
De ahí la necesidad de descubrirlos, lo cual sólo es posible a través de un proceso 
de desenmascaramiento. Esto puede hacerse de, al menos, dos formas. Una es la 
pura “interpretación” o “clarificación”, sin tomar partido por los valores en juego. Es 
la normal en psicoterapia. Otra es la “deliberación.” Es la que yo considero más 
correcta. La primera, parte de la idea de que los valores son opciones personales 
carentes de cualquier base científica; no son hechos, y por tanto no cabe discusión 
sobre ellos. Lo único que podemos hacer es sacar a luz el origen de los síntomas 
neuróticos, del sufrimiento del paciente, a fin de que éste tome conciencia de lo que 

le está pasando. Es la mera “clarificación” del conflicto o del problema, pero 
guardando completa neutralidad en cuestiones de valor, ya que sobre él no cabe 
discusión racional ninguna. Esto parece muy correcto, pero encierra en el fondo un 
sofisma. Se predica la neutralidad axiológica, pero a la vez se está afirmando que 
valores incorrectos son aquellos que generan los síntomas neuróticos, y por tanto 
se está haciendo una valoración, y no precisamente la más correcta. No es la más 
correcta, porque no se delibera sobre los valores en sí, sino sobre sus 
consecuencias para la salud de las personas. Se valoran los valores por las 
consecuencias patológicas que generan, no por lo que ellos puedan ser en sí. 
 
Se preguntará alguien qué es eso de un valor en sí. Es un tema harto interesante. 
Todas las cosas tienen valor, pero los valores son de distinto tipo. Scheler distinguió 



 18 

dos grupos fundamentales de valores, que llamó valores instrumentales o por 
referencia y valores intrínsecos o valores en sí. Un fármaco tiene valor, pero por 
referencia a otro distinto de sí mismo, la salud, o la vida. Si no sirviera para curar, 
el fármaco no tendría valor ninguno, perdería todo su valor. Esto que se dice del 

fármaco vale para cualquier instrumento técnico. Las técnicas son meros valores 
instrumentales. Y los valores instrumentales están siempre al servicio de los 
llamados valores intrínsecos o valores en sí. Estos son aquellos que valen por sí 
mismos, que no están al servicio de otras cosas. Moore encontró una fórmula para 
identificar los valores intrínsecos. Se trata de ver si, caso de que desaparecieran de 
la tierra, creeríamos haber perdido algo importante, es decir, algo valioso. Un 
mundo sin belleza habría perdido algo importante; luego la belleza es un valor en 
sí, vale por sí misma. Y lo mismo cabe decir de la salud, la vida, la justicia, la paz, 
el amor, la amistad, la solidaridad, etc., etc. 
 
Volvamos al caso del psicoanálisis. La pretendida neutralidad es falsa, porque el 
psicoterapeuta siempre valora. Valora negativamente aquello que produce los 
síntomas neuróticos; es decir, la valoración la hace no atendiendo al valor en sí, 
sino a las consecuencias que tiene sobre la salud física o psíquica del individuo, por 

referencia a ellas. Esto es correcto, pero no sé si es suficiente. Lo lógico sería ir 
algo más allá, y pasar de la valoración instrumental a la intrínseca. ¿Cómo? No hay 
más que un modo correcto, y es deliberando. La deliberación es el gran 
procedimiento de análisis de los valores en tanto que valores. Dista tanto de la 
abstención como de la imposición, de la neutralidad como de la beligerancia.  
 

En la enfermedad intervienen siempre hechos y valores, y la relación clínica ha de 
concebirse como una relación de deliberación, en la que se identifiquen los hechos y 
se delibere sobre los valores, a fin de que éstos ganen en madurez y coherencia, y 
permitan a los pacientes actuar de modo más libre y responsable. Frente a 
neutralidad y a la beligerancia, deliberación. La deliberación no coarta la libertad de 
nadie, ni impone nada. Muy al contrario, parte del principio de que ningún sistema 
de valores es completamente coherente, y que por ello mismo los demás, dando 

razones de sus propias opciones de valor, pueden ayudarnos a madurar las propias 
e incrementar nuestra coherencia interna. Eso tiene un enorme poder terapéutico. 
Que es de lo que se trataba. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 19 

 

III. Document de Grup de Treball: 

       SALUT MENTAL I COMUNITAT: els efectes saludables de la  
       ciutadania. 
 
“SALUT MENTAL I CIUTADANIA EN UNA COMUNITAT EN TRANSFORMACIÓ” 
 
Coordinadors: José Leal i Albert Mariné 
Membres del grup: Paloma azpilicueta, Valentín Barenblit, Josep Clusa, Neri 
Daurella, Olga Fernández, Joan Fortuny, Oriol Ramis, Lluís Isern, Montserrat 

Martínez, Teresa Rossell, Begoña Sarrias i Francesc Vilà. 
 
 
Per portar a terme una reflexió sobre la importància dels drets de ciutadania en la 
millora de la salut mental comunitària, és convenient en primer lloc prendre una 
perspectiva antropològica, que permeti tenir en compte alguns principis bàsics 
sobre la condició humana. No hi ha dubte que en el desenvolupament de les 
comunitats humanes han intervingut forces cohesives i disgregadores basades en 
fenòmens psicològics diversos i sovint en conflicte. La disposició a la cura i la 
preocupació per l’altre, font de la solidaritat, que té l’origen en la immaduresa del 
nadó humà, es contraposa a l’exercici del poder sobre els altres de forma 
coercitiva. D’aquesta manera, l’evolució de les comunitats humanes ha estat 
impulsada per forces contraposades. La falta de reconeixement i la seva 
conseqüència extrema, l’exclusió social, juntament amb l’escassetat de bens 

materials de subsistència, han estat les causes principals del malestar i de 
l’encadenament de lluites contínues i d’atrocitats.   
 
En el món denominat occidental i de formes diverses, la polis grega, el cristianisme, 
sobre tot en el seu primer període, i més endavant el pensament de Kant i la 
Il·lustració marquen fites en la presa de consciència global de les necessitats 
humanes i de les formes més adequades per tractar de gestionar-les. S’obre pas 
així la idea d’una humanitat amb iguals drets, que cerca la felicitat i la realització 
personal defugint la submissió a formes de poder arbitràries i sovint tiràniques, a la 
violència en la resolució de conflictes i  a la victimització de qui és diferent, com a 
forma de cohesionar el grup.   
 
La resposta a la màxima exacerbació del ressentiment i l’atac contra els avenços en 
el camí cap a una major llibertat, justícia i benestar fraternal, que va significar el 
nazisme i els camps de concentració, ha estat la Declaració Universal dels Drets 
Humans, la qual l’any 2008 va complir el seu seixantè aniversari. Aquest compendi 
de drets ciutadans recolza les aspiracions humanes i tracta d’orientar l’acció política 
per a la seva consecució. Conjuga l’acompliment de les necessitats bàsiques 
juntament amb l’autonomia i llibertat personals, la justícia en el tracte, el respecte i 
la participació política.    

 
Té precisament aquest punt una importància clau per al bon exercici de la 
ciutadania. Des de fa temps s’han contraposat dues visions de la participació 
política ciutadana, que cal aproximar i fer-ne una síntesi. La visió liberal posa 
l’accent en la protecció absoluta de la llibertat individual i en la representació 
parlamentària. La visió republicana, hereva de la democràcia grega clàssica, 
propugna formes més actives de participació en la vida pública i s’interessa per les 
diferències dintre la societat. Aquesta visió permet obrir la reflexió sobre els drets i 
la seva relació amb les necessitats concretes dels diferents grups, sent els més 
desafavorits, subjectes de drets especials i obrint-se a la possibilitat de la  
discriminació positiva. L’impuls d’un esperit de ciutadania realment activa és el 
repte que tenen les comunitats per al seu desenvolupament saludable. Aquest 
impuls de democràcia participativa, dialogant i deliberativa és font de salut mental. 



 20 

Evita l’aïllament, dota de sentit col·laboratiu en l’exercí del poder en temes 
importants, crea sentit de pertinença i potencia la solidaritat. Es contraposa així al 
ciutadà com a consumidor compulsiu i crispat que vota cada quatre anys i gairebé 
sempre a la contra.  

 
Ningú dubte que la societat actual es troba en un procés de canvi accelerat i 
possiblement mutatiu. Juntament amb les enormes potencialitats per a la 
creativitat i el desenvolupament humà apareixen riscos molt importants. 
Precisament aquesta condició és tractada i recollida per el Pla Director de Salut 
Mental i Addiccions de la Generalitat de Catalunya (2006) pel ressò i la  influència 
que tenen en els diferents  col·lectius de professionals, gestors i usuaris:   
“...És indubtable que els canvis socials, tant els macroscòpics o globals com els de 
l’entorn més immediat- tots ells relacionats- impacten de manera decisiva en 
l’individu concret, la major part de vegades de manera imperceptible i no conscient. 
Molts d’aquesta factors, i potser els més importants, no són controlables per la 
persona individual, però poden admetre influències des de la construcció social, des 
de les polítiques governamentals i des de la intervenció dels experts i dels 
professionals. Són factors de caràcter biològic (com els genètics), individual (com 

les experiències afectives personals), familiars, socials, econòmics, educatius i 
mediambientals...  
...És per tot això que la salut mental és en primer lloc un assumpte de salut pública 
...L’alta prevalença dels trastorns mentals es relaciona amb les ràpides 
transformacions socials que s’estan produint... És així com s’haurà d’introduir –de 
fet es va introduint- un canvi de paradigma respecte a la conceptualització científica 

dels trastorns mentals, un nou paradigma que tingui en compte el tribut que 
representen en relació al procés de canvi el qual estem immersos; i encara que les 
contribucions mèdiques són fonamentals en les actuacions a realitzar, no poden per 
si mateixes fer front al conjunt de factors en joc...”   
 
Aquestes transformacions han estat analitzades per múltiples pensadors i científics 
socials com Ulrich Beck, Richard Sennet, Zygmunt Baumann, Gilles Lipovetsky 

entre molts altres. Aquests canvis comparables al pas de les societats agrícoles i 
artesanals a la societat industrial tenen una important incidència en els 
comportaments i les formes de socialització de les persones. La globalització amb 
les seves vessants de deslocalització de la producció, fluxos immigratoris 
importants i d’immediatesa i saturació de la informació, sotmet a l’individu a una 
forta tensió i posa a prova la seva capacitat d’adaptació. La societat del risc (U. 
Beck) genera por. La societat líquida (Z. Baumann) no ofereix seguretat i demana 
més i més flexibilitat. La societat hipermoderna (G. Lipovetsky) impulsa el consum 
com única forma de lluitar contra l’angoixa de la manca global de sentit. Els canvis 
en els modes de treball i de convivència veïnal produeixen una difusió de la 
identitat i corrouen el caràcter (R. Sennet). Se’ns diu també que Catalunya és una 
societat perplexa (Anuari Sociològic 2008). Semblaria doncs que la persona en la 
societat actual hauria de tenir qualitats heroiques per tal que la seva salut mental 
no trontollés o fins i tot  no sucumbís. Dissortadament tenim índexs que denoten 

que efectivament pot ser així, si més no en part. Els trastorns ansiosos i depressius 
augmenten com el consum de psicofàrmacs en adults i també en nens, així com les 
drogues legals i les il·legals.  
 
Es coneixen, per altra banda,  moltes dades sobre la influència de factors de risc 
sobre l’estrès i el desencadenament de problemes de salut en general i de salut 
mental en particular (Psychosocial risk factors in home and community settings and 
their assocoations with population health and health inequalities: a systematic 
meta-review M Egan, C Tannahill. BMC Public Health 2008, 8:239): 
 
 Condicions socioeconòmiqes: emigració, exclusió social, pobresa. 
 Treball: atur i amenaça acomiadaments, precarietat i desconsideració,  



 21 

 condicions laborals adverses (molta càrrega, poc control i poc suport),  
 treball professional molt burocratitzat.  
 Àmbit familiar: famílies multiproblemàtiques, monoparentals sense ajuts,  
 violència domèstica, escolarització deficient, soledat de la gent gran. 

 
Es poden constatar les conseqüències d’aquestes problemàtiques (Llibre Verd de la 
Comissió Europea. 14/10/05): 
 S’estima que més del 27% dels europeus adults patiran alguna forma  
 d’alteració psíquica en el curs de la seva vida.  
 S’espera que al 2020 la depressió sigui la primera causa de malaltia en el  
 món desenvolupat.  
 Actualment, unes cinquanta vuit mil persones se suïciden anualment a la UE,  
 xifra que supera les morts anuals per accidents de transit, homicidis o  
 VIH/SIDA. 
 
La visió d’aquesta realitat no ha de dur a la paràlisi o a la pura adaptació. La visió 
crítica i esperançada amb l’impuls d’un esperit de ciutadania activa i compromesa 
és el que pot millorar els vincles socials i fer-los més sòlids. Hi ha elements per 

poder imaginar comunitats cada cop més saludables i obertes, que posin l’economia 
al servei de les necessitats dels ciutadans. És coneixen aspectes saludables en la 
comunitat que contribueixen al manteniment de la salut mental. En essència, la 
bona comunicació, l’autenticitat, el suport emocional, la tolerància i la solidaritat 
són fonts de benestar i de satisfacció, que es troben en comunitats que la gent se 
sent bé. És el que es coneix com a capital social. Per tant, la promoció d’aquests 

valors, a banda d’ajudar a cobrir les necessitats bàsiques, resulta fonamental per al 
desenvolupament de societats en les que disminueixi la violència, l’estigmatització i 
els comportaments addictius. Les polítiques públiques haurien de dirigir per tant els 
seus esforços al fet que la gent incorporés els valors de civisme i de ciutadania 
activa, entenent com a tals la capacitat voluntària dels ciutadans i les seves 
comunitats en un treball conjunt i també a través dels seus representants electes, 
per a exercir el poder econòmic, social i polític en la consecució de objectius 

compartits.  
 
La implicació i la participació organitzada en la vida pública és més que mai 
necessària pel desenvolupament sa de les comunitats en un moment que la 
globalització econòmica i de les comunicacions, fragmenta la identitat personal i 
empeny el subjecte a actituds defensives regressives: aïllament, ressentiment, 
fonamentalismes, intolerància. És sabut que l’anagrama xinès que es correspon a la 
paraula crisi és un agregat d’altres dos: perill i oportunitat. La crisi actual i el 
trasbals que comporta, pot propiciar una reflexió profunda sobre la dinàmica social 
actual i tractar de encarar una direcció més saludable també per la salut psíquica i 
emocional. Cal considerar alternatives que permetin conjugar millor l’autonomia i la 
llibertat individual amb la justícia social i el desenvolupament de comunitats sanes. 
Sembla evident que en general el model radicalment consumista imperant en els 
últims 40 anys no ha disminuït les diferències socials ni ha comportat majors taxes 

de felicitat i satisfacció vital. (Happiness: has social science a clue? Richard Layard) 
És molt lúcida la visió de Zigmunt  Baumann, que en el seu llibre (Vida de 
consumo, Zigmunt Baumann 2007. Ed. Fondo de Cultura Económica), relaciona 
precisament la mentalitat consumista amb la parcialitat en la relació d’objecte en el 
sentit psicoanalític i amb la difuminació del vincle humà de cura de l’altre i de 
continuïtat en la relació. Sembla difícil així poder aconseguir, com s’està veient, una 
societat ja no amable, sinó ni tan sols econòmicament eficient.  
 
Entrant plenament en el camp de la salut mental cal recordar l’ambiciosa definició 
de la salut de la OMS en la seva constitució de 1946: l'estat de complet benestar 
físic, mental i social, i no sols l'absència d'afeccions o malalties. Cal reconèixer ara, 
que és una bonica definició feta en temps ben difícils, però que té un punt 

http://ca.wikipedia.org/wiki/Constituci%C3%B3
http://ca.wikipedia.org/wiki/1946
http://ca.wikipedia.org/wiki/Malaltia


 22 

d’exageració. La salut no és pas un estat sinó que implica un procés del qual la 
malaltia en forma part i és sempre possible. Així mateix és massa idealitzat pensar 
en un estat complet de benestar i creure que es pugui garantir que sempre serà 
assolible.  

 
Posteriorment la OMS ha descrit la salut mental com “un estat de benestar que 
permet a la persona realitzar les seves habilitats, fer front a les tensions normals de 
la vida,  treballar de forma productiva, sent capaç de fer una contribució a la seva 
comunitat”. (WHO, strengthening mental health promotion, Geneva 2001 fact sheet 
no. 220). Abundant en aquesta interrelació en el Green Paper (Health & Cosumer 
Protection, Brussels COM 2005, 484) podem llegir “per als ciutadans, la salut 
mental és un recurs que els permet realitzar el seu potencial emocional, trobant i 
acomplint el seu paper dins la vida social, la escola i el treball. Per a les societats, 
una bona salut mental dels seus ciutadans contribueix a la prosperitat, a la 
solidaritat i a la justícia social. En canvi, els problemes mentals  produeixen molts 
costos, pèrdues i càrregues als ciutadans i als sistemes socials. En el Desè Congrés 
de Metges i Biòlegs de Llengua Catalana, celebrat el 1976, es defineix la salut com 
una manera de viure autònoma, solidària i joiosa. De forma més específica es deia: 

“entenem per salut psíquica aquella manera de viure que permet: (a) de respondre 
a les dificultats i canvis de l’ambient, adaptant-s’hi o intentant de modificar-lo, (b) 
d’obtenir el creixement psicològic maduratiu que condueix a poder estimar, (c) 
d’obrir-se a noves maneres instructives de pensar i de crear, (d) d’exercir una 
conducta realista que estableixi relacions interpersonals integradores, tant pel propi 
jo com per la societat on es viu, (e) de tenir autonomia i unitat mental, amb 

capacitat normativa, i de fer-se càrrec de la pròpia vida i de la pròpia mort, (f) de 
gaudir de les satisfaccions que comporta la recerca d’objectius que hom es 
proposa.”  
 
La salut mental i el benestar són aspectes imbricats i lligats a  la vida quotidiana de 
les persones, i per això han de ser d’interès de tot ciutadà, instància laboral, 
educativa o administrativa. La salut mental es crea i es veu compromesa en l’àmbit 

familiar, l’escola, el carrer o en els llocs de treball. És el resultat entre altres factors 
de com som tractats pels altres, i també com nosaltres els tractem a ells i a 
nosaltres mateixos. Té a veure amb comportaments i valors com el respecte, el 
reconeixement de l’altre i l’empatia, que apuntarien, parafrasejant a Fernando 
Savater, a posar en pràctica les virtuts del coratge per viure, la generositat per 
conviure i la prudència per sobreviure.  Aquests valors i comportaments reposen en 
característiques psicològiques que es constitueixen bàsicament durant la infància i 
l’adolescència i són altament sensibles a l’ambient social. És per això que cal 
afavorir i protegir un procés de criança, que faci possible assolir i poder expressar 
una identitat personal integrada, que doti d’un sentit de confiança bàsica envers 
l’entorn i el pervenir. Aquesta disposició psicològica és el que conforma la 
disponibilitat per a poder assumir les inevitables limitacions i frustracions de la 
vida, amb el predomini dels sentiments amorosos.  
 

Les polítiques de prevenció en el  camp e la salut mental han d’anar dirigides tant a 
la promoció de la salut mental de la població com a la prevenció de l’estigma i 
l’exclusió de les persones afectades per trastorns mentals més severs. La comissió 
europea defineix les línies que s’haurien de desenvolupar per a la promoció de la 
salut mental: 
 
 Ressaltar el valor i la visibilitat de la salut mental. 
 Cuidar i utilitzar adequadament la societat de la informació i les xarxes. 
 socials implicades. 
 Promoure la salut mental en la vida laboral. 
 Atendre de forma especial les persones en situacions d’atur o de precarietat  
 

http://ca.wikipedia.org/wiki/Congr%C3%A9s_de_Metges_i_Bi%C3%B2legs_de_Llengua_Catalana
http://ca.wikipedia.org/wiki/Congr%C3%A9s_de_Metges_i_Bi%C3%B2legs_de_Llengua_Catalana
http://ca.wikipedia.org/wiki/1976


 23 

 Laboral. 
 Suport i protecció dels infants, joves i famílies. 
 Millorar la qualitat de vida de la gent gran. 
 Promoure la salut mental dels usuaris front a l’alcohol i altres drogues. 

 Donar suport a la recerca i al desenvolupament en aquests camps. 
 Desenvolupar la informació i disseminació dels sistemes relacionats amb la  
 salut mental. 
 
En la mateixa línia, la conferència ministerial de la OMS per a la salut mental 
(Hèlsinki, 12-15 de gener 2005) emet una declaració europea de salut mental i 
presenta un pla d’acció per a tot Europa. Val la pena destacar-ne l’apartat de 
responsabilitats polítiques: desenvolupament d’estratègies efectives, reconeixement 
dels factors centrals de l’atenció primària de salut, el desenvolupament de serveis 
comunitaris, col·laboració entre les diferents administracions, formació adequada 
dels professionals, dotació financera suficient dels serveis i suport a les ONG que 
treballen en el sector i a les associacions de usuaris. 
 
Tot plegat, evidencia que en l’àmbit polític s’ha començat a conscienciar la 

importància de prendre’s seriosament la salut mental, ja que fins fa poc era la 
“parenta pobra” dins el conjunt de problemes sociosanitaris, podríem dir que fins i 
tot patia un cert estigma. Això és un clar avenç en els drets de ciutadania, que 
s’han de anar concretant en la implantació d’estratègies i programes preventius i 
dispositius d’atenció ben dotats. Es pot veure això com la culminació d’un lent 
procés històric de reconeixement de drets de les persones més fràgils, que tracta 

d’evitar la seva marginació de la vida social. Un conjunt de factors poden haver-hi 
contribuït: des de la pròpia declaració universal dels drets humans amb 
l’afermament inqüestionable de la dignitat humana, l’acceptació social de la salut 
mental com a component inextricable de la salut de la persona, i la percepció 
generalitzada de la salut mental com a condició a la vegada bàsica i fràgil, i que per 
tant cal cuidar sempre. En aquest sentit cal emfasitzar que més enllà de les 
categoritzacions diagnòstiques, existeix un continuum en els problemes de salut 

mental, que precisa una visió personalitzada i integral bio-psico-social per a la seva 
comprensió i intervenció. A més, la salut mental té una clara dimensió grupal i 
social, ja que juntament amb els factors i les experiències individuals, hi intervenen 
interaccions (qualitat de les relacions en la família i el treball), estructures socials i 
valors culturals.  
   
Aquesta visió ha de comportar una actitud professional que tingui en compte la 
complexitat en el procés d’atenció i la dignitat del pacient com a subjecte de drets, 
el primer dels quals és el de ser tractat de forma personalitzada, respectant la seva 
autonomia i tenint en compte la seva subjectivitat. I com que això requereix temps, 
formació i suport, és responsabilitat de l’administració posar els mitjans per a 
garantir-ho i aconseguir així una assistència en condicions dignes, que eviti el 
desencís professional.  
 

 

 

 

 

 

 

 

 



 24 

IV. Document de Grup de Treball: 

      XARXES I SALUT MENTAL.  
 
Coordinadors: Nora Acosta i Albert Briansó. 

Membres del grup: Rosa M. Alegre, Adam Benages, Anna Carrió, Paz Cué, Mireia 
González, David Lascorz, Francisco Martínez, Maria Salut Mas, Cristina Páez, Belén 
Parra, Anna Segura i Teresa Rossell. 
 
 El grau de ciutadania assolida per un individu està relacionada amb  les seves 
experiències positives de participació social en diferents terrenys :el personal, el 

familiar,les activitats en diversos grups i en la implicació en temes socials 
col·lectius. És a dir, amb les actituds i comportaments responsables respecte un 
mateix, l’entorn de pertinença i l’entorn global. Aquesta participació no significa un 
activisme sinó  que correspon a una actitud i posició conscients, informades i 
compromeses amb tot tipus  de qüestions que afecten el ser humà. 
 
Això implica assolir progressivament unes capacitats emocionals i de discerniment 
cognitiu, que permetin  la llibertat de valorar  i d’escollir entre diferents opcions. 
Implica també una capacitat personal i unes experiències educatives orientades per 
valors ètics i socials que es manifesten i s’estimulen en la vida quotidiana del 
subjecte, les quals  possibiliten, i al mateix temps són fruit, de la seva inclusió en la 
societat. 
 
Per desenvolupar-se sabem que el ésser humà necessita cobrir unes necessitats 

bàsiques - físiques,  emocionals i socials- entre les que destaquen la vinculació i la 
relació afectiva amb els individus que en tenen cura: família, escola, amics, serveis, 
barri, dels quals incorporarà també unes pautes i valors culturals i socials que els 
són propis.  
 
La inclusió relativament harmònica, progressiva i suficient, d’aprenentatges i 
experiències, en cada etapa de la vida d’una persona, l’ajudarà a constituir -se com 
a tal en els  seus vessants individual i social,  i a ser menys vulnerable als 
obstacles, a les amenaces, a les situacions imprevistes, que haurà de superar al 
llarg de la vida.  
 
Podrà també afrontar les frustracions, els traumes i les situacions de  risc  amb més  
capacitat que aquelles persones que, per diferents causes no han adquirit tal 
maduresa. Pels individus que des de la infància han patit mancances afectives i 

socials, que han hagut d’afrontar dificultats importants: malaltia, discapacitats, 
pèrdues significatives, manca de formació i d’oportunitats,  l’exercici  de la 
ciutadania pot haver estat més minvat, ja que la inclusió a la societat requereix la 
possibilitat d’obertura i la possibilitat d’elecció. 
 
La manca d’estabilitat emocional i dificultats en la infància o en l’edat adulta, pot 

provocar en alguns subjectes la dificultat de vincular-se i d’establir relacions fermes 
amb altres persones, amb la família, amics, companys de treball, la qual cosa 
interfereix necessàriament en la seva participació social. Són els subjectes que 
acudeixen als serveis de salut mental perquè  troben la vida de cada dia feixuga, 
amenaçadora, i desplaent per una manca d’autoestima i  d’interès pels altres.  
 
No obstant, tot i que aquestes persones presenten un grau important de patiment i 

precisen ajuda, cal poder diferenciar-les d’aquelles que presenten un trastorn 
psíquic greu, que episòdicament o  de forma permanent minvarà les seves 
capacitats d’inclusió social i de plena participació ciutadana. Els primers es 
consideraran persones sanes amb problemes, els segons malalts, malalts d’una 
malaltia socialment estigmatitzada, el trastorn mental greu, que automàticament 
s’associa a incapacitat i com a conseqüència a exclusió social. 



 25 

 
 L’estigma, construcció col·lectiva  arcaica de caràcter deshonrós i excloent, actua 
en un doble sentit: identificant i projectant sentiments negatius a qui pateix aquest 
trastorn i, al mateix temps, provocant en el subjecte afectat la convicció  de ser 

nociu i mancat, amb dificultat de tenir autoestima i confiança després del trauma 
personal i de  l’experiència relacional conflictiva amb qui l’envolta. 
 
Per efecte a la consideració social, allò individual i subjectivitzat passa a considerar-
se una realitat esquematitzadora, estereotipada i desconnectada emocionalment de 
cada persona i de les seves potencialitats intel·lectuals, afectives i socials. 
L’estereotip està sempre disposat a fer-se palès davant una falla del subjecte, i 
retardarà o impedirà la seva integració social. Fins i tot les persones que estimen i 
volen ajudar la persona malalta no es poden desfer fàcilment dels efectes de 
l’estigma social. Només des de una  relació responsable i compromesa  amb la 
persona que ha patit o pateix un trastorn mental, es podrà afavorir el seu 
desenvolupament. 
 
La irrupció de la malaltia mental, en algun membre de la família constitueix de per 

sí un moment de profunda crisi i desorientació, ja que aquest fet impacta a cada un 
i a tots els membres de la família. La  persona afectada,  canvia el  paper que fins 
llavors havia tingut i  adquireix un protagonisme centrat en les mancances i en el 
patiment que s’origina en l’entorn, que es converteix en tan important  com l 
’interès pel patiment que experimenta  el propi subjecte. Generalment, i  en un 
principi coincidint amb les manifestacions de la primera crisi, se li atribueix una 

nova  identitat negativa dins la família, pel mecanisme de posar de relleu les 
dificultats en lloc del reconeixement i confiança en les capacitats, que queden més 
emmascarades o ocultes pel trastorn.  
 
S’inicien dos  mecanismes paral·lels vinculats: l’un en la relació amb un mateix que 
porta a la identitat i l’autoconsideració, i l’altre en la relació social, en l’adopció de 
rols socials nous en els grups. Aquests dos aspectes faran que el subjecte, durant  

tota la vida, hagi de mantenir una tensió equilibrada per a poder superar dificultats 
addicionals a la malaltia i per a poder fer compatible en un mateix l’autopercepció 
de persona sana i amb dificultats. 
 
Mantenir aquesta tensió requereix una capacitat de tolerància molt alta, ja que a 
nivell social hi han subjectes que participen en grups  de persones afectades per 
trastorns mental i al mateix temps en grups de població general,  la qual cosa 
significa mantenir rols diferents, amb el perill de quedar-se en algun moment en els 
nivells més regressius d’aquesta identitat. És en aquest punt que la pertinença  a 
diferent xarxes  de la comunitat, amb el seu poder vinculant, beneficia  la inclusió 
social i per tant, la normalització del subjecte 
 
Cal destacar la importància dels grups d’usuaris com a factor guaridor i 
emancipador de la malaltia tal com queda recollit en el document La relació entre 

usuaris i professionals en l’àmbit de la salut mental1. En aquest treball es presenten 
les opinions  dels usuaris i usuàries dels serveis de salut mental sobre el tractament 
que reben. Entre molts apartats destaquem el que fa referència a la importància del 
grup en el sentit de compartir experiències entre persones en situacions semblants, 
expressar i compartir les vivències, reflexionar sobre allò que els està passant junt 
a altres persones. Afirmen que el pas pel grup i el sentiment de pertinença té un 
efecte integrador de la persona en el seu entorn, evita la marginació i actua de 
referent i de motor d’accions col·lectives pels membres que el constitueixen. Amb  
 

                                                
1 La relació entre usuaris i professionals en l’àmbit de la Salut Mental.ADEMM.Usuaris de Salut Mental 

de Catalunya. Spora.2007 



 26 

 
aquestes afirmacions queda palesa la importància de mantenir uns vincles i 
relacions per evitar l’aïllament i l’exclusió. 
 

Aquest binomi inclusió/exclusió es dóna en un context més ampli, el de la 
comunitat de la qual formen part i que es pot visualitzar com a una entitat dinàmica 
on d’un costat se sedimenten influències de la societat més amplia, i les iniciatives i 
influències de grups actius que emergeixen d’ella mateixa. 
 
Entre ambdós s’estableix una dinàmica pacífica i concordant en algunes èpoques, 
mentre que en d’altres és de confrontació, d’ inhibició de la participació o 
d’indiferència. Aquests estats, sempre inestables de la comunitat estan íntimament 
relacionats amb la dinàmica i realitat de les institucions, les associacions o dels 
grups informals que la conformen. 
 
Al llarg dels darrers anys s’observa un grau creixent d’implicació en grups i 
associacions d’afectats, de familiars i de persones interessades pel tema de la salut 
mental, que cobreixen diferents espais: reivindicatiu, de creació de serveis, de 

sensibilització, que ajuden a desfer aquelles idees predeterminades, estereotipades 
i negatives de la societat, i  substituir-les per imatges molt més sanes, solidàries i 
respectuoses amb tots els ciutadans amb les seves particularitats i diferències. 
L’establiment de vincles i relacions es consideren per a tothom factors protectors 
que s’han de potenciar i estendre a tota la població. 
 

Des de fa dècades els professionals que han tingut l’encàrrec d’abordar, dins el 
sistema de salut mental, tots aquells aspectes que permeten construir vincles entre 
els individus i la societat han estat principalment els treballadors socials. Les 
dimensions que el treball social integra en el seu ventall de funcions van des de la 
reivindicació dels drets socials, fins a una dimensió assistencial i comunitària. 
Assistencial, d’atenció individual, familiar, i comunitària,  de construcció de vincles, 
i de xarxes relacionals. Aquesta concepció de la intervenció social possibilita que 

pugui desenvolupar-se un treball  encaminat a promoure la generació de xarxes 
que abasteixin els individus, les famílies i els grups amb especials dificultats per  fer 
front a les seves necessitats i assolir la condició de  ciutadans de ple dret. 
 
L’especificitat del treball social en l’atenció en salut mental radica en el treball de 
construcció del vincle com a element prioritari per a la creació de xarxes socials. 
 
És un treball terapèutic  que fa possible  l’establiment d’un vincle de l'individu amb 
dificultats amb l'altre, vincle necessari per tirar endavant l’encàrrec professional. Un 
encàrrec que és també social i polític. 
 
El treball social implica, per definició, la presència de l’altre, l’altre professional dins 
l’equip, l’altre recurs de la xarxa, les altres xarxes formals o informals, el lligam 
amb tot allò que envolta als professionals i a les persones ateses  en la seva 

dimensió familiar i comunitària, en moments en què tenen necessitats físiques o 
psíquiques importants, quan els individus experimenten algun tipus d’amenaça del 
medi ambient o bé quan pateixen  problemes de relació. La presa de consciència 
dels estats emocionals ens empeny, des dels contactes més primerencs, a tenir 
relació amb els altres.  
 
El vincle ens porta al món de l’altre i a noves formes de relació. Hem de ser 
conscients del nostre univers emocional  però de la mateixa manera hem de poder 
conèixer el de les persones a les quals estem vinculats. Citant a Todorov2 : L’home 
viu en primer lloc en el seu propi cos però només comença a existir per la mirada 

                                                
2 Todorov,Tzvetan. La vida en común.Ensayo de antropologia general. Taurus, 2007  



 27 

de l’altre. Així, en tot aquest procés esdevé el que és humà: la relació, el vincle i la 
singularitat per a cadascú a través de la experiència de ser cuidat, de cuidar i de 
cuidar-se.  I és d’aquesta manera que els vincles esdevenen necessaris per 
entendre la vida social.  

 
En situacions individuals, familiars i/o socials complexes l’individu/família sent la 
necessitat de buscar  i  establir un lligam amb algú que pugui acollir i fer-se càrrec 
del patiment que experimenta, i és en aquest primer contacte on es fa 
especialment necessari que el professional tingui una actitud d’escolta que 
possibiliti la creació d’ un nou vincle. Hem de ser conscients que aquesta relació 
significativa permetrà un procés de treball compartit que ajudi a  sostenir i contenir 
les experiències desorganitzades dels individus i o famílies en situacions 
disfuncionals, per fer el pas cap a experiències més sanadores. 
 
Des del treball social es fa necessari  construir una relació responsable i 
compromesa, que doni confiança, que permeti iniciar un procés de treball i 
acompanyament que possibiliti a l’usuari consolidar la seva autonomia per afrontar 
situacions noves que pugui viure com amenaçadores i que se senti recolzat en les 

decisions que haurà de prendre. Estem parlant doncs d’un lligam  que dóna 
confiança i possibilita l’autonomia necessària per a gestionar la pròpia vida. 
 
Aquests vincles amb els usuaris no son únicament propis del treball social, sinó que 
els estableixen tots i cada un dels professionals de l’equip, que han de crear una 
relació que permeti desenvolupar la intervenció més adient a les necessitats de 

cada pacient i poder aconseguir els objectius terapèutics. 
 
Si s’aconsegueix construir un vincle segur, aquesta funció nodal que té el 
treballador social, de vincular l’individu, la família i/ o el grup a d’altres iguals o a 
d’altres professionals i serveis, facilitarà el treball terapèutic. 
 
Si pel contrari en la relació d’ajuda – de cura - no es té en compte aquesta 

necessitat d’escoltar i donar veu a l’altre, de fomentar l’autonomia per construir i 
decidir, i s’estableix un buit entre aquell qui té per encàrrec ajudar i aquell qui és 
receptor de la cura, es pot caure en una relació marcada per la omnipotència, en la 
que es negui la capacitat de l’altre, o quedar aturats en una relació de dependència 
que no permeti el desenvolupament dels seus recursos personals.  
 
Per tal que un individu pugui diferenciar-se dels altres primer ha hagut de establir 
lligams, de vincular-se. Si s’ajuda a establir vincles sans, que siguin ferms i segurs, 
es donaran elements  perquè els individus siguin capaços ells mateixos de 
construir-ne de nous. Parlaríem doncs de les potencialitats de la pròpia xarxa: un 
vincle, un lligam en porta  un altre i  un altre, i així es va construint una xarxa que 
fa de vehicle en les relacions entre els individus.  
Fent una analogia amb el desenvolupament humà, quan un infant està ben vinculat 
a la figura que li dóna seguretat, és quan podrà anar integrant noves experiències: 

separació, diferenciació, adquisició de nous coneixements, riscos... en definitiva, 
podrà créixer. 
 
El treballador social, en el desenvolupament de les seves funcions haurà de tenir 
present, la seva posició com a nexe d’unió en una xarxa més àmplia, ja sigui dins 
un equip, dins la xarxa de salut mental, o en relació amb d’altres xarxes socials. Un 
nòdul contenidor del caos del pensament psicòtic, un nexe que intenta oferir 
patrons de relació diferents dels coneguts, un lligam que no ofega sinó que allibera 
mostrant la complexitat i la riquesa de les xarxes que relaciona.  
 
D’un costat les xarxes de serveis que atenen les necessitats i problemes de salut 
mental, en aquest cas les prioritàries i centrals pel subjecte, i les xarxes de serveis: 



 28 

socials, de justícia, sanitaris, d’inserció laboral i educatius, entre d’altres, recursos 
amb els quals el treballador social haurà de comptar i col·laborar des del seu equip i 
servei per a una atenció integral del pacient.  
 

De l’altre les xarxes comunitàries: de tipus associatiu i xarxes informals, on el 
subjecte creix i es desenvolupa, on troba possibilitats per integrar-se socialment i 
dificultats que haurà d’anar superant, ja que la comunitat pot ser, a vegades,  
excloent i generadora de riscos i estigma, que debilita i col·loca al subjecte en una 
posició vulnerable i d’altres pot acollir-lo i donar-li suport.  
 
Es doncs dins d’aquest marc en el què els treballadors socials especialitzats en salut 
mental desenvolupen una part important de la seva intervenció, ja que des de la 
pròpia disciplina s’entén al subjecte formant part de la comunitat. 
 
El treballador social en salut mental parteix d’una relació professional amb la qual 
es potencien les capacitats psico-socials del subjecte per a la consecució dels 
objectius terapèutics i d’inclusió social de cada persona. Dins l’equip aquests 
professionals tenen un paper fonamental  en la tasca d’articulació de serveis, de 

professionals, de vincles, de relacions humanes, per tal de conformar un entramat 
tan ferm i consistent com sigui possible. És una tasca d’alta complexitat i de difícil 
consecució ja que engloba diferents serveis amb cultures pròpies amb les que 
haurà d’establir col·laboració en benefici del tractament de l’usuari i amb diferents 
actors de la comunitat amb sensibilitats i experiències diferents, i prenent part d’un 
procés col·lectiu obert sotmès a múltiples influències.  

 
La intervenció social pot ser  entesa como una forma de treballar en xarxa, amb la 
xarxa i des de la xarxa per anar construint xarxes estructurants del teixit social. 
 
Xarxes sanes, contenidores i amb la flexibilitat suficient per que la persona amb 
totes les seves capacitats i limitacions s’hi pugui sentir reconeguda, entesa i atesa i 
pugui mantenir-se a la seva comunitat. Igual que la xarxa que protegeix la caiguda 

del trapezista quan rellisca o no aconsegueix arribar a temps al trapezi, el seu salt 
pot ser recollit i això li permet que pugui intentar-ho de nou. Però no sempre és 
així, quan la xarxa falla i l’individu queda desprotegit i exclòs. 
 
És potser en l’atenció als trastorns mentals greus on s’evidencia amb major 
claredat la impossibilitat de donar respostes des d’un únic servei, ja que s’estaria 
donant alternatives parcials que només resoldrien algunes problemàtiques. 
Potenciar la intervenció social en xarxa suposa el reconeixement de les 
conseqüències negatives que la malaltia mental ha tingut en la vida social del 
subjecte, ja que en molts casos s’ha pogut observar que és més difícil recuperar- se 
de les conseqüències socials de la malaltia mental que del trastorn en sí mateix.3 
 
L’evidència del impacte de la malaltia mental greu en la configuració de les xarxes 
socials del subjecte afectat ha estat analitzada reiteradament. Com exemple 

citarem la investigació realitzada per treballadors socials de la província de 
Barcelona l’any 2001 sobre les xarxes socials de les persones amb esquizofrènia4. 
 
Els resultats varen mostrar que existeixen relacions significatives entre el 
funcionament social, l’estructura de xarxes familiars i socials i la gravetat 
psicopatològica. 
 

                                                
3Anthony,W.A. Recovery from mental illnes:the guilding vision of the mental Elath service system in the 

1990..Psychosocial Rehabilitation Journal.1993. 
4 Martínez Zambrano,F.et al.Redes sociales y esquizofrenia.Tipologia familiar, necesidades y 

sintomatologia. Diputació de Barcelona, 2001. 



 29 

 
 
L’anàlisi de la situació social va reflectir que una gran part d’aquestes persones no 
tenien les necessitats cobertes: ingressos econòmics per sota del salari mínim 

interprofessional, xarxes socials reduïdes i conformades únicament per familiars. 
Les famílies i els serveis es converteixen d’aquesta manera en els únics àmbits de 
la vida social dels malalts, provocant una importat sobrecàrrega en les famílies i la 
utilització múltiple de serveis que ofereixen respostes parcials i fragmentades. 
 
Per poder incidir en aquesta problemàtica és necessari garantir la cobertura social 
suficient per la seva subsistència i pel  desenvolupament de la participació natural a 
la comunitat. És a dir, crear un punt efectiu que enllaci les necessitats del subjecte 
amb els recursos per satisfer-les. Cal ser capaços d’incorporar al primer pla de la 
intervenció la valoració dels factors de risc social, el suport a les necessitats socials 
bàsiques, la participació de les famílies als processos de recuperació i rehabilitació, i 
coordinar-se amb els diferents serveis i agents socials implicats, entre xarxes 
connectades que evitin el risc que el subjecte  quedi “atrapat” a la xarxa. 
 

El treball en xarxa s’ha de fonamentar en quelcom més que l’articulació de serveis 
o en la simple coordinació. Ha de poder contemplar el compartir la feina entre els 
diferents professionals i serveis que intervenen, col·locant el subjecte en el lloc 
prioritari. 
 
... potser és el moment de començar a veure xarxes solidàries on no existeixen, 

d’inventar-les com a únic camí per recolzar el seu sorgiment(...)Només així serem 
capaços d’inspirar noves narratives comunitàries, de promoure la consciència de 
noves possibilitats, de tornar en exòtic allò que és anodí, en transcendent allò que 
és quotidià, generant projectes novedosos, recuperant desitjos5. 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

 

                                                
5Navarro,S./Fuentes,M. Red social y vida cotidiana :Un universo solidario. Revista de Servicios Sociales 

y Política Social.nº51.Consejo General de Colegios Oficiales en Trabajo Social.Madrid 2000. 

 

 



 30 

 
 

V.  “LA CIUDAD,  AVENTURA DE LIBERTAD”. Jordi Borja. 
   

1. Ciudad, espacio público y ciudadanía. 

 
Este texto se articula en torno de tres conceptos: ciudad, espacio publíco y 
ciudadanía. Tres conceptos que pueden parecer casi redundantes puesto que la 
ciudad es ante todo un espacio público, un lugar abierto y significante en el que 
confluyen todo tipo de flujos. Y la ciudadanía es, históricamente, el estatuto de la 
persona que habita la ciudad, una creación humana para  que en ella vivan seres 
libres e iguales. 
También se puede considerar que estos conceptos forman parte de sistemas 
teóricos distintos,  o por lo menos que corresponden a disciplinas independientes. 
La ciudad es una realidad histórico-geográfica, socio-cultural, incluso política, una 
concentración humana y diversa (urbs), dotada de identidad o de pautas comunes 
y con vocación de autogobierno (civitas, polis).  
El espacio público es un concepto propio del urbanismo que a veces se confunde 
(erróneamente) con espacios verdes, equipamientos, sistema viario, pero que 
también es utilizado en filosofía política como lugar de representación y de 
expresión colectiva de la sociedad. Y la ciudadanía es un concepto propio del 
derecho público, que además se ha independizado de la ciudad a partir del siglo 

XVIII, para vincularse al Estado o a la Nación, como entes que confieren y 
reconocen con exclusividad este estatuto. El concepto de ciudadanía se ha 
extendido a otros campos, y además de la ciudadanía civil y política, que es la 
propia en sentido estricto, se habla de ciudadanía social, administrativa, cultural 
,laboral, etc. 
Es decir que nos encontramos con conceptos que por una parte tienden a 
confundirse (o encapsularse los unos dentro de los otros) y por otra a confundirnos 
por su tendencia expansiva, siendo hoy conceptos considerados usualmente como 
polisémicos. 
La hipótesis subyacente a lo largo de todo el texto es considerar que estos tres 
conceptos están relacionados dialécticamente, que ninguno de ellos puede existir 
sin los otros dos y que nuestra vida depende en buena medida de esta relación. Los 
valores vinculados a la ciudad, de libertad y de cohesión social, de protección y 
desarrollo de los derechos individuales y de expresión y construcción de identidades 

colectivas, de democracia participativa y de igualdad básica entre sus habitantes, 
estos valores dependen de que el estatuto de ciudadanía sea una realidad material 
y no solo un reconocimiento formal. Y también de que la ciudad funcione realmente 
como espacio público, en un sentido físico (centralidades, movilidad y accesibilidad 
socializadas, zonas social y funcionalmente diversificadas, lugares con atributos o 
significacantes) y en un sentido político y cultural (expresión y representación 
colectivas, identidad, cohesión social e integración ciudadana).  

 

2. Dialéctica de la ciudad actual  

 
a) Esta concepción dialéctica de la ciudad y la ciudadanía nos conduce  a no    

considerar como  antagonismos insuperables aquéllos que por su  carácter 

antinómico y expresión conflictiva se nos presentan en el análisis urbano. 
Como son: 

 

b) La ciudadanía como estatuto que garantiza derechos individuales y como 
conjunto de derechos colectivos. La ciudad es históricamente reconocedora y 



 31 

protectora de los derechos del individuo, en todas sus dimensiones, desde el 
derecho a su privacidad (y deber de respetar la de los otros) hasta el 
derecho (y deber) de recibir asistencia (o darla) en caso de necesidad, 
desde el derecho a participar en la gestión de la ciudad hasta el derecho de 

refugiarse en ella. Pero no hay ciudadanos solos, los derechos individuales 
tienen una dimensión colectiva, sin derechos y deberes colectivos reales no 

hay ciudad6 

 

c) La ciudad es una realidad político-administrativa que no coincide con la 
realidad territorial (aglomeración) ni funcional (área metropolitana) y 

tampoco muchas veces  con la “sociedad urbana” (las exclusiones y las 
segregaciones dejan a un parte de la población “extramuros”) ni con la 
imagen que tienen los ciudadanos de  ella. Pero esta complejidad y esta 
polisemia han sido siempre propias de la ciudad. La ciudad tiene una 
dinámica específica que surge de las conflictividades que generan estas 
contradicciones.  Conflictos entre instituciones, entre colectivos de 
población, y de las  unas con los otros. Por ejemplo en la medida que la 
ciudad posee, es, un espacio público hay más ciudadanía, pero también más 
conflicto sobre el uso de este espacio.  

 

La ciudad es un ente jurídico, una realidad social determinada por el Derecho. No 
solo porque éste determina su “institucionalidad”,  también y sobre todo porque es 
inherente al estatuto de ciudadano, que supone participar en la constitución de las 
instituciones representativas y ser sujeto libre e igual de las políticas públicas. Pero 
al mismo tiempo  presupone inevitablemente momentos de alegalidad, cuando no 
de ilegalidad, puesto que la resolución de los conflictos y la conquista de nuevos 
derechos o la construcción de nuevas instituciones que la dinámica urbana 
(territorial y social) impone no pueden  realizarse siempre en el marco legal 
preexistente. Desde el ejercicio de nuevas competencias por parte de los gobiernos 
locales hasta el rcconocimiento del estatuto de ciudadano a toda la población 

residente los ejemplos de conflictividad al margen de los cauces estrictos de la 
legalidad son múltiples. La ciudad es a la vez “estado formal de derecho” y ·derecho 
real a la transgresión”.   

 

3. Sobre la muerte de la ciudad y su renacimiento. 

 
¿La ciudad ha muerto? Ahora es la globalización que la mata. Antes fue la 
metropolitanización que se desarrolló con la revolución industrial. Y antes fue  la 
ciudad barroca que se extendió fuera del recinto medieval.  Periódicamente, cuando 
el cambio histórico parece acelerarse y  es perceptible en las formas expansivas del 
desarrollo urbano se decreta la muerte de la ciudad.  
Entonces se asume, con pesar o con realismo “moderno”, el “caos urbano”. Se 
critica  o se expresa con   nostalgia la revalorización de las formas y de las 
relaciones sociales construídas por la historia. Se substituye el urbanismo que 
ciertamente demanda nuevos paradigmas por la arquitectura o las infraestruturas, 
por productos propios del poder o del mercado. Y sin embargo la ciudad renace 
cada día, como la vida humana, y nos exige creatividad para inventar las formas 
deseables para la nueva escala territorial  y para combinar la inserción en redes con 
la construcción de lugares (o recuperación de los existentes). Es preciso superar las 

visiones unilaterales que enfatizan la ciudad  “competitiva” y la ciudad “dispersa” 
como la única posible en nuestra época. O, en un sentido opuesto, mitificar  la 

                                                
6 Ver concepto de ciudadanía en el capítulo 7 del libro de  Borja, J. La ciudad conquistada y del 
mismo autor  Dourthe, G.; Kleck, V.; Peugeot, V.  La ciudadanía europea (Península,2001) 



 32 

ciudad “clásica” y la ciudad “comunidad”, como si fuera posible y deseable el 
imposible retorno al pasado.  No es aceptable tampoco instalarse en la cómoda 
posición de la consideración tan radicalmente negativa o positiva de la modernidad 
considerada como un proceso ineluctable que necesariamente arrasa con este 

pasado. 
Hoy la ciudad renace, también políticamente. Es un ámbito de confrontación de 
valores y de intereses, de formación de proyectos colectivos y de hegemonías, de 
reivindicación de poder frente al Estado. 

4. La ciudad y el Estado: en y contra el Estado. 

 
¿La ciudad contra el Estado? También se ha podido decir “La República  contra las 

ciudades”7. Y todo lo contrario: el Estado actual como “república de ciudades” o 

quizás como expresa el nuevo federalismo, como democracia territorialmente plural 
de nuevas-viejas regiones que son hoy sistemas urbanos más o menos polarizados 
por una capital y/o fuertemente articulados por un conjunto de ciudades-centro. En 
todo caso se cuestiona la relación tradicional de subordinación de la ciudad al 

Estado y se propone un nuevo reparto de competencias y de recursos. No tanto una 
relación basada en la jerarquía y en la compartimentación de competencias como 
una relación de tipo contractual y cooperador. Con independencia que los sujetos 
de esta relación sean los Estados, la regiones (o “comunidades autónomas” en 
España, “estados” en países federales, “lands en Alemania, etc.) o las ciudades. O 
todos a la vez. En cualquier caso esta traslación político-jurídica hacia la  supone 
una importante innovación legal. Es la concepción “soberanista” del Droit 

Administratif que necesariamente se quebranta. El nuevo Derecho público que se 
precisa deberá tomar elementos no solo propios del self-government, del 
federalismo cooperativo y de la democracia participativa,  también del Derecho 
privado, por ejemplo en lo que  se refiere a la contractualización de las relaciones 
interinstitucionales o a la cooperación público-privada en el marco del planeamiento 
estratégico. La flexibilidad que hoy demanda el urbanismo operacional tiende a 
romper las rigideces que muchas veces tiene el ordenamiento jurídico 

administrativo. 
 

5. Ciudad y ciudadanía: una conquista permanente  

  

Si la mujer no nace si no se hace, como decía Simone de Beauvoir, al ciudadano le 
sucede algo parecido. Obviamente muchos nacen ciudadanos, pero otros no. Y los 
que nacen teóricamente ciudadanos luego, o de inmediato, la vida, su ubicación en 
el territorio o en la organización social, su entorno familiar,  su acceso a la 
educación y al cultura, su inserción en las relaciones políticas y en la actividad 
económica…les puede llevar a una capititis diminutio de facto o incluso a no poder 
ejercer quizás nunca en tanto que ciudadanos. ¿El 50 %  de los habitantes de la 

mayoría de ciudades norteamericanas que nunca votan ejercen de ciudadanos?  
Algunas razones, objetivas, habrá que expliquen un comportamiento tan masivo y 
aparentemente tan anómalo o contrario a sus intereses. Por no hablar de los sin 
papeles, a los que el Estado y la ciudad  actuales les niegan formalmente la 
ciudadanía para concederles unícamente el derecho a ser sobreexplotados. Sus 
hijos nacerán ya  como no ciudadanos o con derechos reducidos. 
 

La ciudadanía es una conquista cotidiana. Las dinámicas segregadoras, 
excluyentes, existen y se renuevan permanentemente. La vida social urbana nos 
exige conquistar constantemente nuevos derechos, o hacer reales los derechos que 

                                                
7  Ascher, F. (Editions de l’Aube,1998)  



 33 

poseemos formalemte. El ciudadano lo es en tanto que ejerce de ciudadano, en 
tanto que es un ciudadano activo, partícipe de la conflictividad urbana. No se trata 
de atribuir con un criterio elitista el estatuto de ciudadano a los militantes de los 
movimientos sociales sino de enfatizar que un desarrollo pleno de la ciudadanía se 

adquiere por medio de una predisposición para la acción, la voluntad de ejercer las 
libertades urbanas, de asumir la dignidad de considerarse igual a los otros. Los 
hombres y mujeres habitantes de las ciudades poseen una vocación de ciudadanía. 

6. La ciudad es una aventura de libertad8.  

 

Una aventura y una conquista de la humanidad, nunca plena del todo, nunca 
definitiva. El mito de la ciudad es prometeico, la conquista del fuego,  de la 
independencia respecto a la naturaleza. La ciudad es el desafío a los dioses, la torre 
de Babel, la mezcla de lenguas y culturas, de oficios y de ideas. La “Babilonia”, la 
“gran prostituta” de las Escrituras, la ira de los dioses, de los poderosos y de sus 
servidores, frente al escándalo de los que pretenden construir un espacio de 
libertad y de igualdad.  La ciudad es el nacimiento de la historia, el olvido del 
olvido, el espacio que contiene el tiempo. Con la ciudad nace la historia, la historia 
como hazaña de la libertad. Una libertad que hay que conquistar frente a unos 
dioses y a una naturaleza que no se resignan, que acechan siempre con 
fundamentalismos excluyentes y con cataclismos destructores. Una ciudad que se 
conquista colectiva e individualmente frente a los que se apropian privadamente de 
la ciudad, o de sus partes principales. 
 

7. Las libertades urbanas. 

 

Las libertades urbanas son muchas veces más teóricas que reales y sus 
beneficiarios pueden ser los primeros en reducirlas o aniquilarlas para muchos de 
sus conciudadanos. El mito de la ciudad es el del progreso basado en el 

intercambio, pero las ciudades también son sede del poder y de la dominación. La 
ciudad es un territorio protegido y protector que, formalmente, hace iguales a sus 
ciudadanos, pero  las realidades físicas y sociales expresan a su vez la exclusión y 
el desamparo de unos frente a los privilegios y al pleno disfrute de las libertades 
urbanas de otros. En todos los tiempos han existido ilotas, colectivos aparcados en 
los suburbios, sin papeles. Incluso normas formales o factuales que excluían a 
sectores de la población de avenidas, de barrios residenciales, de equipamientos de 
prestigio9. En todos los tiempos la ciudad como aventura de la libertad ha hecho del 
espacio urbano un lugar de conquista de derechos. 

8.La ciudad y la idea de ciudad. 

 

La ciudad es, y es un tópico pero no por ello banal o falso, la realización humana  
más compleja,  la producción cultural más significante que hemos recibido de la 

                                                
8 Antolini, A.; Bonello, Y.H. Les villes du désir (Galilée,1994) 
9 En el Buenos Aires de principios de siglo cuenta Sebrelli (1974) no se permitía pasear por las avenidas principales sin “saco” (chaqueta).  En el 

Nueva York de la época las personas de color no podían bajar más allá de la calle 60 excepto por motivos de trabajo. En general las calles “ricas” 

de las ciudades europeas excluían sin cartel de “reservado el derecho de admisión”,  los sectores populares ya sabían que ciertos barrios no eran 

suyos. Como ahora los centros comerciales o locales de ocio que prohiben la entrada por el aspecto. 

En España la extrema derecha ha intentado definir “zonas nacionales”, para dejar fuera a gente de color e inmigrados en general, pero tambien a 

gays, vagabundos, etc. Y lo es aun peor pues forma parte del racismo y la xenofobia  de cada día: que la exclusión a la hora de alquilar vivienda, 

de entrar en un bar o en una discoteca, etc. Llevar la exclusión en la cara, en la ropa, en el acento, en el nombre, cuando se debe notificar el lugar 

de residencia…es quizás la más injusta y la más dificil de superar de todas las formas de marginación social. 

 



 34 

historia. Si lo que nos distingue del resto de los seres vivos es la capacidad de tener 
proyecto la ciudad es la prueba más evidente de esta facultad humana. La ciudad 
nace del pensamiento, de la capacidad de imaginar un hábitat, no sólo una 
construcción para cobijarse, no sólo un templo o una fortaleza como manifestación 

del poder. Hacer la ciudad es ordenar un espacio de relación, es construir lugares 
significantes de la vida en común. La  ciudad es pensar el futuro y luego actuar 
para realizarlo. Las ciudades son las ideas sobre las ciudades. Y si aún ahora una 
gran parte de la población del mundo vive en habitats auto construidos, en los 
márgenes, en los intersticios, en las áreas abandonadas de las ciudades pensadas. 
Esta ciudad sin nombre de ciudad, que no aparece en los planos ni en los planes, 
responde también a una idea de ciudad por parte de sus auto constructores.  Una 
ciudad en proceso, frustrado muchas veces. Pero es también una prueba que la 
conquista de la ciudad es también nostalgia de futuro, una conquista humana a 
medio hacer.10   

 

9.La ciudad como lugar de la historia11. 

 
La ciudad es pasado apropiado por el presente y  es la utopía como proyecto actual. 
Y  es el espacio hecho tiempo. Así como no hay comunidad sin memoria tampoco 
hay ciudad sin proyecto de futuro. Sin memoria y sin futuro la ciudad es un 
fantasma y una decadencia. La vida de la ciudad se manifiesta por medio del 
cambio, de la diferencia y del conflicto. La ciudad nace para unir a hombres y 

mujeres y para protegerlos, en una comunidad que se legitima negando 
aparentemente las diferencias. Pero al mismo tiempo la ciudad une sobre la base 
del intercambio, de bienes y de servicios, de protectores y de subordinados, de 
ideas y de sentimientos. El intercambio sólo es posible si hay heterogeneidad pero 
las diferencias expresan y pueden multiplicar las desigualdades. Y éstas generan 
conflictos, para mantener privilegios o para reducirlos, para extender los mismos 
derechos a todos o para aumentar la riqueza, el poder o la distinción de las elites 
urbanas. El conflicto social es  inherente a la ciudad  precisamente porque los 
proyectos humanos son contradictorios, responden a demandas y valores diversos, 
a necesidades e intereses opuestos. No hay urbanismo sin conflicto, no hay ciudad 
sin vocación de cambio. La justicia urbana es el horizonte siempre presente en la 
vida de las ciudades. 
 
El urbanismo no puede “terminar” la ciudad, aplicarle la  receta del fin de la 

historia. Es más importante lo que  suscita que lo que hace, el proceso que el 
modelo. Y este proceso es social y cultural, enmarcado en formas heredadas y 
constructoras de nuevas formas, relaciones y significados.  
 

10.La ciudad es comercio, es intercambio.  

 

La ciudad vive cada día del intercambio, es la plaza, es el mercado. Intercambio de 
bienes y de servicios, de ideas y de informaciones. El intercambio supone paz y 
reglas, convivencia y pautas informales que regulen la vida colectiva. La ciudad es 
comercio y cultura, comercio de las ideas y cultura de la producción de bienes y 

                                                
10 Los planos oficiales de las ciudades con demasiada frecuencia sólo indican el nombre de la zona que grafica o simplemente excluye el área si 

es periférica. Por ejemplo se indican los morros de Rio de Janeiro sin indicar las favelas, o en Buenos Aires se identifican con nombres 

administrativos como suelo no ocupado, zonas con villas miseria.  

11 Harvey, D.  Ciudad y desigualdad social (Siglo 21,1977) y Espacios de esperanza (Akal 

2003) 



 35 

servicios para los otros. Comercio y ciudad son tan indisolubles como campo y 
naturaleza. La ciudad existe como encuentro de flujos. 
Los egipcios representaban la ciudad mediante un eje de coordenadas, su cruce era 
la ciudad. Este encuentro de flujos se completaba con una circunferencia, la ciudad 

como lugar, como comunidad cotidiana, concentración de población heterogénea, 
abierta al intercambio. Pero también como lugar del poder, del templo y del palacio, 
de las instituciones y de la dominación. Y de la revolución cuando ésta se hace 
insoportable. Pero mientras tanto la ciudad debe funcionar como lugar regulador de 
un intercambio de vocación universal. Lo cual supone más orden que caos. Otra 
paradoja: la ciudad como lugar del cambio es lugar de rupturas de marcos 
institucionales, legales, materiales, culturales. Ciudad de la excepción necesaria. 
Pero la ciudad de la regla es la ciudad del orden y del derecho, de la cohesión y de 
la tolerancia. La regla democrática es orden como esperanza de justicia urbana, es 
decir como proceso de conquista de derechos ciudadanos. 
 

11.La ciudad y el sentido. Ética y estética urbanas. 

 
La ciudad será tanto más incluyente cuanto más significante. La ciudad “lacónica”, 
sin atributos, sin monumentalidad, sin lugares de representación de la sociedad a sí 
misma, es decir, sin espacios de expresión popular colectiva, tiende a la anomia y 
favorece la exclusión. La ciudad se hace con ejes de continuidad que proporcionen 
perspectivas unificadoras, con elementos monumentales polisémicos, con rupturas 
que marquen territorios y diferencias y con centralidades distribuidas en el territorio 
que iluminen cada zona de la ciudad, sin que por ello  anulen del todo áreas de 
oscuridad y de refugio. La ciudad sin estética no es ética, el urbanismo es algo más 
que una suma de recetas funcionales, la arquitectura urbana es un plus a la 
construcción. El plus es el sentido, el simbolismo, el placer, la emoción, lo que 
suscita una reacción sensual. La ciudad del deseo es la ciudad que se hace deseable 
y que estimula nuestros sentidos. 
 

Ser ciudadano es sentirse integrado física y simbólicamente en la ciudad como ente 
material y como sistema relacional, no sólo en lo funcional y en lo económico, ni 
sólo legalmente. Se es ciudadano si los otros te ven y te reconocen como 
ciudadano. La marginación física, el hábitat no cualificado, la ausencia de 
monumentalidad iluminante, la no atractividad para los otros, genera situaciones de 
capititis diminutio urbana. 

 

12.La ciudad como espacio público12.  

 
Por todo lo que antecede es lógico deducir que de las líneas que recorrerá este 
texto es la reivindicación de la ciudad como espacio público. Negamos la 
consideración del espacio público como un suelo con un uso especializado, no se 
sabe si verde o gris, si es para circular o para estar, para vender o para comprar, 
cualificado únicamente por ser de “dominio público” aunque sea a la vez un espacio 
residual o vacío. Es la ciudad en su conjunto la que merece la consideración de 
espacio público. La responsabilidad principal del urbanismo es producir espacio 
público, espacio funcional polivalente que relacione todo con todo, que  ordene las 
relaciones entre los elementos construidos y las múltiples formas de movilidad y de 
permanencia de las personas. Espacio público cualificado culturalmente para 

proporcionar continuidades y referencias, hitos urbanos y entornos protectores, 
cuya fuerza significante trascienda sus funciones aparentes. El espacio público 
concebido también como instrumento de redistribución social, de cohesión 

                                                
12 Borja, J.; Muxí,Z.  Ciudad: espacio público y Ciudadanía. (2001)  



 36 

comunitaria, de autoestima colectiva. Y asumir también que el espacio público es 
espacio político, de formación y expresión de voluntades colectivas, el espacio de la 
representación pero también del conflicto. Mientras haya espacio público hay 
esperanza de revolución. 

 

13.Urbanización no es ciudad13.  

 
Y sin embargo en este siglo en que la ciudad  lo es todo,  un siglo 21 que se nos 
presenta con dos tercios, o tres cuartos, de la población habitante en regiones 

urbanas o urbanizadas, y que en Europa ha alcanzado un nivel de generalidad que 
nos permite hablar de Europa-ciudad, pues bien en este siglo urbano la ciudad 
parece tender a disolverse. Urbanización no es ciudad, otro de los hilos conductores 
de este texto. Crece la población suburbana, en las regiones europeas el suelo 
urbanizado se multiplica por dos  en 25 años  sin que haya aumentado la población. 
La ciudad “emergente” es “difusa”, de bajas densidades y altas segregaciones, 
territorialmente despilfarradora, poco sostenible, y social y culturalmente dominada 
por tendencias perversas de guetización y dualización o exclusión. El territorio no 
se organiza en redes sustentadas por centralidades urbanas potentes e 
integradoras si no que se fragmenta por funciones especializadas y por jerarquías 
sociales. Los nuevos monumentos del consumo, el desarrollo urbano promovido por 
el libre mercado dominante de poderes locales divididos y débiles, los 
comportamientos sociales proteccionistas guiados por los miedos al “otro” y por el 
afán de ser “alguien”, la privatización de lo que debiera ser espacio público…todo 

ello lleva a la negación de la ciudad. El libre mercado todopoderoso no tiene 
capacidad integradora de la ciudadanía, al contrario, fractura los tejidos urbanos y 
sociales, es destructor de ciudad. 

 

14.La vida de las ciudades. 

 
La ciudad, a pesar de todo, permanece y renace. En cada etapa histórica se ha 
decretado la muerte de la ciudad, cada cambio tecno-económico o socio-político en 
algunos momentos ha parecido conllevar la desaparición de la ciudad como 
concentración densa y diversa,  polivalente y significante, dotada de capacidad de 
autogobierno y de integración socio-cultural. Y siempre esta ciudad ha reaccionado, 
se ha transformado, pero ha continuado siendo ciudad. Existen dinámicas objetivas 
que refuerzan a la ciudad, exigencias de centralidad y de calidad de vida, 
economías de aglomeración y de consumo colectivo, requisitos de gobernabilidad y 
oportunidades de refugio. La crítica a la urbanización no ciudadana es múltiple y 
poliédrica como la ciudad. Y que arrastra consigo ganga con mineral rico, valores 
universales con intereses insolidarios. Los movimientos urbanos, vecinales o 
cívicos, pueden contener lo mejor y lo peor de las gentes. En unos casos plantean 

conflictos de justicia social urbana, pero en otros expresan intereses excluyentes e 
insolidarios (a veces xenófobos o racistas).  La crítica urbanística tanto puede estar 
al servicio de valores “passeistas”, en sentido estricto “reaccionarios”, o de 
búsqueda de nichos de mercado interesante (como algunas operaciones del llamado 
“new urbanism”, no por ello falto de interés). Pero también puede como expresar el 
progreso de la mejor tradición urbanística, que vincula la vanguardia con la 
memoria, la funcionalidad con la justicia social, el proyecto con los entornos. La 
reacción política “descentralizadora”, de autogobierno, de radicalización de la 
subsidiaridad a favor de los entes locales, no está exenta de ambigüedades 
tampoco, puede expresar reacciones proteccionistas, defensoras de privilegios o de 

                                                
13 Borja, J.; Castells, M. Global y Local (Taurus,1997) 



 37 

encerrarse en pequeños mundos temerosos de insertarse en procesos globales. 
Aunque nos parece ante todo una exigencia de gobiernos de proximidad, de 
democracia deliberativa y participativa, de identidades y de pertenencias frente a 
procesos globalizadores anónimos e inasibles, frente a la frigidez del mercado y de 

la democracia electoral. 
 

15.El autogobierno ciudadano como cuestión actual. 

 
 No es posible desvincular la reivindicación de ciudad  del reforzamiento y la 

innovación de la gobernabilidad local, subestatal, de proximidad. La “glocalización”, 
es decir la dialéctica entre los procesos globales y los locales, que se contraponen y 
se refuerzan mutuamente  es hoy no solo admitido en teoría sino fácilmente 
observable. Aunque a veces se utilicen fórmulas antiguas la reivindicación de los 
ámbitos regionales o comarcales, la revalorización del municipalismo, el 
resurgimiento de nacionalidades integradas en Estados-nación decimonónicos, son 
fenómenos profundamente modernizadores. Y que arrastran enormes 
ambigüedades, como ocurrió en el siglo XIX en los movimientos críticos con la 
revolución industrial. La exaltación de un pasado idealizado y de una identidad 
esencialista, el mantenimiento o restauración de instituciones arcaicas excluyentes 
y economías poco productivas, el encerramiento sobre ámbitos reducidos y 
defensivos que no se plantean posicionarse en el mundo exterior que se percibe 
únicamente como peligro, la percepción del “otro” como una amenaza. Pero hay 
otra cara de esta moneda: la gestión política de proximidad, las políticas publicas 

integradas, la innovación política participativa, la reinvención de estructuras 
territoriales significativas que posicionen en el mundo actual, la reconstrucción de 
identidades colectivas que nos hagan existir en la globalización homogeneizadora y 
generen cohesión social. Hoy, la innovación política es posible y necesaria en los 
ámbitos globales y en los locales o regionales.  Especialmente en las ciudades  y en 
las regiones entendidas como sistemas de ciudades fuertemente articuladas. El 

territorio hay no es solo un dato, es también el resultado de una estrategia, una 
construcción voluntaria. Y la ciudad actual o existe como proyecto  político 
innovador, competitiva en lo global e integradora en lo local,  o decae 
irremisiblemente  víctima de sus contradicciones y de su progresiva marginación. 
 

16.La ciudad y su conquista. 

 
Y volvemos al principio, la ciudad conquista si es conquistada. La ciudad como 
aventura iniciática a la que todos tenemos derecho. Y es el ejercicio de este 
derecho por parte de los ciudadanos establecidos y de lo allegados de otros 
horizontes lo que hace a la ciudad viva en el presente, capaz de reconstruir 
pasados integradores y de proponer proyectos  de futuro movilizadores. Hoy sin 
embargo se percibe la ciudad como lugar de crisis permanente, de acumulación de 
problemas sociales, de exclusión y de violencia. El lugar del miedo que privatiza en 
vez de socializar el teórico espacio público. De límites difusos y crecimientos 
confusos,  en el que se superponen o se solapan instituciones diversas que 
configuran junglas administrativas incomprensibles para los ciudadanos. Para 
muchos, y en especial para los jóvenes, la ciudad representa muchas veces no 
tanto una aventura colectiva conquistadora como un territorio laberíntico 
multiplicador de futuros inciertos para el individuo. A lo largo de este texto 

pretendemos argumentar que no nos encontramos ante la crisis de “la ciudad” sino 
ante el desafío de “hacer ciudad”. Un desafío no exclusivo de las instituciones  o de 
los planificadores, de los políticos o de los urbanistas, de los movimientos sociales 
organizados o de los agentes económicos. Es un desafío intelectual que a todos nos 
concierne. Es una exigencia y una oportunidad para todos aquellos que entienden 



 38 

que la ciudadanía se asume mediante la conquista de la ciudad,  una aventura 
iniciática que supone a la vez integración y transgresión. La ciudad conquistada por 
cada uno de nosotros es a la vez la integración en la ciudad existente y la 
trasgresión para construir la ciudad futura,  la conquista de nuevos derechos y la 

construcción de un territorio-ciudad de ciudades articuladas.  
 
17.Los derechos ciudadanos.14 

“El aire de la ciudad nos hace libres” es una expresión deseo, que  tiene raíces muy 
reales en la historia, que ve en la ciudad un ámbito de posibilidades, pero que no 
corresponde a las realidades concretas que viven una parte muy importante de sus 

habitantes. Siempre ha sido así, pero siempre diferente. En cada época la ciudad ha 
sido un lugar de conquista de libertades y derechos, en cada época el lugar, los 
actores y los conflictos han sido distintos. La ciudad se transforma, su morfología, 
sus actividades, su población, sus comportamientos y sus demandas. Cada época 
debe definir su horizonte de derechos deseables, el nivel histórico de civilización. La 
ciudad es la gente, pero no toda la gente posee el status de ciudadanía, el estatuto 
de derechos y deberes que nos hacen ciudadanos iguales por lo menos 
formalmente. Atribuir la condición de ciudadano a todos los habitantes de la ciudad 
es el derecho más elemental a conquistar. Es preciso hoy redefinir los derechos 
ciudadanos. No son suficientes los derechos a elegir y ser elegido en el gobierno 
local, ni el derecho a la vivienda o a la educación. Se precisan derechos más 
complejos: a una participación política múltiple, al acceso universal a las 
tecnologías informáticas, al salario ciudadano, a la formación continuada. El 
derecho a la ciudad, que además de vivienda incluye entorno significante, 

accesibilidad y visibilidad, elementos de centralidad y monumentalidad, 
equipamientos y entornos cualificados. 
 La ciudad nos hace libres si podemos acceder a las teóricas libertades urbanas. 
Para lo cual deben cumplirse condiciones mínimas de organización física e 
institucional. Las alamedas por donde transitaran hombres y mujeres libres e 
iguales que anunciaba Salvador Allende en su último mensaje son una metáfora, 
pero tambien  una realidad física. Es deber de los responsables políticos, de los 
líderes sociales, de los planificadores y diseñadores urbanos, de garantizar la 
centralidad, accesibilidad y cualidad de los espacios públicos, de los ejes y plazas 
con más valor simbólico, para que sean lugar de expresión de la ciudadanía frente a 
las instituciones de poder. La ciudad es el lugar del cambio histórico, de su 
materialización, el lugar de la manifestación con o contra el poder, de conquista de 
derechos. Todas las revoluciones democraticas se vinculan a la conquista del 
espacio público por parte de las mayorías populares.  

 
Nota del autor 
Este texto se basa en el primer capítulo del libro La ciudad conquistada, Alianza 
Editorial 2005 y ha sido revisado y ampliado en mayo 2009. 

 

 

 

 

 

 
 

 

 
                                                
14 Borja, J. Los derechos ciudadanos en la globalización y el derecho a la ciudad (Fundación Alternativas, 

Documento de trabajo nº 51, 2004) y Revolución u contrarrevolución en la ciudad global, en Harvey y 

Smith,  Capital Financiero, propiedad inmobiliaria y cultura (Macba, 2005) 



 39 

 

VI. Document de Grup de Treball: 

       LA VULNERABILITAT DEL SUBJECTE. Una visió crítica de la  

       societat actual.  
 
Coordinadors: Lluís Albaigès i Àngels Vives 
Membres del grup: Enric Falo, Ada Ruiz, Oleguer Carrasco, Vicens Llibrer, Liliana 
Gómez, Jordi Marfà i Vives, Myriam Garcia. 

 
Ens varem preguntar a què anomenem subjecte. La paraula no ens agradava, ens 

feia sentir subjectats. Això ens endinsava en el problema de la dependència. Varem 
pensar que el significat més consistent ens el donava la gramàtica. Qui fa l’acció. 
D’altra banda hem de constatar que el subjecte pot ser també pluripersonal. 
 
En un primer moment ja vam pensar que lo de “ciutadà” ens podia enredar en el 
significat, pel  seu us marcadament polític… (penseu fins i tot en partit 

dubtosament democràtic que utilitza el mot) i vàrem pensar que podem arribar a 
parlar de certa “dictadura de la ciutadania”… una mena de democratització 
idealitzada on l’igualitarisme es confon amb la igualtat i l’estat del benestar es 
confon amb la dependència i la regressió…  
 
Bé, agafem el subjecte com aquell element capaç d’acció i això ens evocava la 
imatge de l’home primitiu que es posa dret a la sabana africana i amplia la seva 
visió de l’entorn, que es mira la ma i se sent capaç de manipular el món i tot això 
es mou pel seu desig. Així, la contenció i la projecció, són moviments que  ens 
determinen com a subjectes (Subjectes d’acció i subjectes socials).  
 
Què és el subjecte? 
 

• Individuo: Ser humà indivisible? 

• Persona: Representació, màscara, món intern… capaç de recrear realitats.  
• Subjecte: El qui fa l’acció. Qui està en interacció  amb el context. Qui té una 

posició i punt de vista propis i diferents. Capaç de generar una ment 
diferenciada.  

• Subjecte històric: Defineix un ser social capaç de transformar la realitat i 
generar història.  

• Ciutadà: Subjecte de drets i deures en una organització social urbana o 
urbanitzada.   

 
Configuració esferològica de la ment del subjecte com a ser social. 
 
Com a éssers socials que som hem d’anar transitant d’un a altre dels habitacles 
relacionals, habitacles que són externs i interns, configurats des de la relació amb 
el món i figurats com a esferes en les que estem instal.lats tota la vida (seguint el 

filòsof Sloterdijk). Vivim submergits en esferes físiques (atmòsfera, bòveda celeste, 
matriu, casa, habitacles diversos), vivim sobre el globus terrestre i vivim dins 
esferes relacionals, som membres de sistemes que ens determinen (família, grups, 
organitzacions... ), esferes totes elles de les quals depenem per viure i no podem 
viure sense elles. D’altra banda les esferes simbolitzen poder... i aquí entrariem en 
terrenys de metàfores i símbols que ens construeixen com a sers capaços de 

pensament i comunicació.   
 
En els processos de pas d’una a altra esfera, pas necessari en la nostre evolució 
trobem dos elements significatius, el punt de trànsit que es relaciona amb l’umbral i  
 
 



 40 

la seva corresponent deformació que constitueix l’espai trans que parlarem més 
abastament en el taller.  
 
Un altre element  en aquest cas que actua com a motor d’una a altra esfera té a 

veure amb l’impuls aquell cercador d’objecte que s’alinea amb la tensió, amb les 
línies “ten” que ha teoritzat Àngels Vives i que jo relacionaria amb la dimensió 
eròtica i de coneixement, amb els vincles de Bion (L, H i K) però que té 
ressonàncies orientals (energia) .  
 
Al passar d’una esfera relacional a l’altra es va quedant un pòsit a la ment, la ment 
més corporalitzada, la ment més mentalitzada individualment o la ment més social 
dels grups. Les ments necessiten els seus continents promotors d’afecte i 
contenció. Per canviar d’entorns s’han inventat els umbrals…  
 
La importància de l’umbral és pel que significa de pas d’una posició a una altra, 
d’un rol a un altre, d’un sistema a un altre, d’un àmbit cultural a un altre… 
repetides adolescències més o menys elaborades ? 
 

Bé, per endinsar-nos una mica més en aspectes de la complexitat del ser humà és 
quan parlarà en José Navarro i després encetarem un tema fonamental com és l’ús 
del llenguatge o el seu mal us… Si aconseguim desvetllar el vostre interès per 
aquest fil argumental us convido a participar del taller de la tarda sobre els 
diferents espais de la ment…  

 

D’una esfera a l’altra …

• In-ten-t, ruptura epistemològica des del 

desig umbral                         altres esferes

 
 
 

 
 
 

 
 
 

 
 

 
 



 41 

INTERACCIÓ PERSONA-CULTURA.  

 
 

 
 
 

 
 
 

 

 
 
 

 
 
 

 
 
 

 
 
 

 
 
 

 
 

 
 
 

 
 
 

 
 
 

 
 
 

 

CULTURA 
Experiències sensorials 
compartides.  
Filosofia compartida: Valors, 

estètica, ontologia, epistemologia 

PERSONA 
Capaç de representació 
mental.  
Construcció des del sistema 

familiar 

INDUCCIÓ PERCEPTUAL 
INDUCCIÓ CONCEPTUAL 

SUBJECTE 
Aquell qui fa l’acció 
Treballa en rol en un 
Context (sistema, 

organització) 

INCERTESA, ANGOIXA 
EXISTENCIAL, 
INDEFINICIÓ 

ONTOLÒGICA 

APLANAMENT DEL 
SUBJECTE.  POSSESSIÓ 
DE LA VERITAT, 
OBJECTUALITZACIÓ.  
MITIFICACIÓ 
FONAMENTALISMES 
MITIFICACIÓ,  
AUTORITARISME 
INFANTILITZACIÓ 

GESTIÓ DE LA INCERTESA,  

SUBJECTE TRANSITIU  
PLURIIDENTITAT CULTURAL, CERCA 
DEL CONEIXEMENT, 
DESMITIFICACIÓ I AUTOCRÍTICA, 
TRANSFORMACIÓ DEL MÓN, 
AUTORITAT, 
RESPONSABILITZACIÓ, 

CREATIVITAT 

Transformació 
i evolució dels 
sistemes 
culturals 

Cristal·lització i 
rigidesa cultural  

Sistema cultural familiar  



 42 

 

 
 

 
 
 

 
 
 
 
La vulnerabilitat de l’individuo i la induïda socialment 
 
Quan en el grup vam començar a pensar en el que significava la vulnerabilitat ens 
va ajudar molt un lapsus de la Neus que havia escrit “vulnera-veritat”… fins i tot 
això ens porta a pensar en els eufemismes lingüístics usats freqüentment amb 
interessos polítics. La veritat ens cal buscar-la però no la trobarem si pensem que 

parlem des de la veritat… l’home és especialment vulnerable quan s’enganya.  
 

 
 

 
 
 

 
 
 

 
 
 

 
 
Un aspecte clau de la vulnerabilitat és quan el Subjecte deixa de lluitar, s’abandona 
en un entorn social de dependència (aquesta és la VULNERABILITAT DEL 
SEDENTARISME).  
 
Un altre aspecte és la vulnerabilitat generada per l’arrencament traumàtic dels 
referents externs i de les xarxes socials de referència (i aquesta és la 
VULNERABILITAT DE LA MIGRACIÓ).  
 
Els éssers humans som Nòmades per naturalesa però per tal de ser-ho cal tenir 
esferes referencials sòlides, sentiment de sentit de la vida, de projecte i desig i 

capacitat estètica i de gaudi amb els elements nous que poden captar-se per 
observació…. A què ens referim amb aquests elements de fortalesa NÒMADA…  

 
La resiliència i la fragilitat 
 
El concepte de resiliència, agafat de la física s’aplica ara com a contraposició de la 
vulnerabilitat.  

El concepte:  
 

• Ve de vulnus = ferida.  

• Vulnerabilitat = Capacitat d’un subjecte per ser ferit, afectat i 
conmogut per un fenòmen d’ordre físic, social o emocional.  

• Vulnerabilitat, comporta sensibilitat “profunda”, impacte intern… des 
d’aquesta òptica és inherent al subjecte.  

• Vulnerabilitat com a determinant de patologia = Incapacitat de 
resistència del subjecte davant un fenòmen amenaçant o incapacitat de 
recuperar-se després d’un desastre. (Wikipedia).  

 
 

VULNERABILITAT I RESILIÈNCIA, 
AUTONOMIA, SOLIDARITAT, 
ACTITUD SALUDABLE 

VULNERABILITAT I 
FRAGILITAT, 
HETERONOMIA, ACTITUD 
DEPENENT 



 43 

 
 
Ara bé, tota vulnerabilitat i aquells factors d’stress o de risc que ens afectem 
comporten necessitat d’afrontament  
  
A què anomenem afrontament ? 
 

• Afrontament: Procés ampli i recurrent d’introspecció, aprenentatge, 
correcció de si mateix, assaig propi i aplicació de pautes apreses.  

• Per dur-lo a terme ens calen recursos mental, físics i socials. Trastorn 
influeix en règim de vida i factors psicosocials sobre el curls del malalt i 
malaltia.  

 

Trobem els següents models inadequats d’afrontament: 
 

1. Rigidesa i intolerància per comportaments aliens.  
2. Expectatives omnipotents de si i manca de sol.licitut d’ajut.  
3. Seguir prejudicis, submissió o suggestionabilitat.  
4. Negació de conflictes i cerca de solucions ideals.  
5. Es perden en detalls i no centren en problemes principals.  
6. Passivitat o sobreactuació davant els problemes (poca contenció). 

 
Què comporta una resiliència alta? 

 
1. Optimisme i esperança. (moral alta).  
2. Bona discriminació cognitiva dels problemes centrals i relació amb context. 
3. Adequat ventall de tècniques per a la resolució realista i progressiva dels 

problemes.  
4. Tenen present totes les conseqüències de les seves accions resolutives.  
5. Flexibles i oberts a les suggerències sense perdre la capacitat de dirigir 

(autoritat).  
6. Conserven la calma i eviten els extrems emocionals que no permeten 

raonar.  
 

Quins factors de protecció ens semblen més significatius? 
 
1. Existència de xarxa social i de recursos socioeconòmics i culturals que donin 

suport, seguretat i autoestima.  
2. Qualitat de vida alta del subjecte. Existència de rol i sentit social. Bona 

autoimatge i nivell educatiu elevat. Existència de desitjos i projectes. 
Aspectes trascendents en el seu funcionament mental.  

 
Àmbits en els que trobem dèficits que incrementen la vulnerabilitat individual:  
 

• factors genètics (herència, defectes estructura prenatals...) 
• factors perinatals (anòxia, infeccions etc.) 

Conceptes:  
 

• Resiliència = Propietat d’un material de tornar a la forma anterior 

després d’estar sotmès a condicions que el deformen. Aplicat a les 
persones seria contraposat a la vulnerabilitat patològica. Es teoritza 
sobre això a partir de persones que malgrat haver patit grans catàstrofes 
han fet una evolució posterior saludable.  

• Fragilitat = Alteració permanent que es produeix a partir d’un trauma.  
 

 
 



 44 

• factors postnatals i lactància (comunicació mare-nen) 
• primeres relacions i esquemes conductuals (tòxiques) 
• retards psicomotors o del llenguatge 
• dèficits físics o psíquics 

• pèrdues significatives (especialment pares o germans primera infantesa) 
• malalties dels progenitors i alteracions dels rols necessaris pel 

desenvolupament).  Deficit en funcions introjectives a la família.  
• separacions i aïllaments 
• importància dels orígens més o menys mitificats 
• les dificultats d’adaptació a l’entorn no familiar 
• malalties cròniques i malalties mentals  
• traumes que deixen empremta  
• soledat i marginació 
• dèficits de subsistència i nutrició 

 

 
 
 

 
 
 

 
 
 

 
 
 

 
 
 

 
 
Elements protectors que incrementen la resiliència:  
 

• Orígen i embaràs desitjat 
• Parella de pares que han pogut fer “niu” 
• Bona evolució del nadó i l’infant petit 
• Habilitats comunicatives altes i potenciades per l’entorn 
• Nivell baix de conflictivitat en parella de pares 
• Mare contenidora i afectuosa i pare estructurant 
• Nucli familiar armònic, esperançat i flexible.  
• Existencia d’una familia extensa ben relacionada 
• Poca projecció i capacitat d’empatia i autocrítica en l’entorn 
• Tenir germans 
• Coherencia educativa 
• Ambient alegre i carinyós físicament  
• Esperança i capacitat de contenció i pensament en l’entorn familiar.  
• Sistema educacional bo i capacitat d’aprenentatge elevats.  

• Capacitat per estar sol tranquilament i gaudir de la companyia d’altres.  
• Relacions poc dependents però solidàries.  
• Acompanyament viscut positivament en moments de crisi o trastorn.  

 
 
 

Dèficits de funcionament psíquic en persones vulnerables descrits per 
la literatura:  
 
Sobreadaptació (Liberman). Autoexigència i no reconeixement de senyals de 
cansament.  
Vida operatòria (Marty). Pensament concret, escassa vida fantasmàtica i 
difitultat per processar psíquicament elevats graus de tensió emocional.  
Alexitimia (Sifneos, Taylor, Sivak i Wiater). Dificultat per diferenciar 
sensacions corporals d’emocions i verbalitzar-les. Curt-cirtuit de les emocions 

que no arriben a còrtex.  
 
Factors importants per la patologia impresa somàticament sigui per 
Somatització (alexitimia), Conversió (repressió i conversió), o expressió 
somàtica de l’ansietat.  
 

 



 45 

 
Factors que incrementen la vulnerabilitat lligada als trastorns mentals: 
 

• Tractament del subjecte aïllat del seu context.  

• Contaminació contratransferencial del terapeuta.  
• Paternalisme i tendència pedagògica predominant  
• Inducció de teories de la ment que porten a la heteronomia 
• Confusió entre nosologia i etiopatogenia 
• Estigmatització del malalt.  
• Benefici secundari i guany extern pel trastorn.  
• La manca d’activitat dotada de sentit (laboral, recreativa, etc.) 
• El cercle social de reforç al trastorn (alta emoció expressada).  
• Els dèficits secundaris al trastorn 
• Pèrdua d’il.lusions, esperança i autoestima.  
• El cercle de la culpa i les seves falses solucions.  
• El pronòstic de profecia autocomplida 
• La construcció de noves identitats personals 

 

Què passa amb la vulnerabilitat lligada als trastorns mentals?. Les successives 
edicions del DSM que va començar per donar resposta a les necessitats de definició 
de “productes” i àmbits de negoci de les mútues americanes que ha continuat per 
donar resposta a l’empaquetament necessari per fer estudis de “recerca” amb base 
d’evidència científica, estan plenes d’eufemismes, es confonen símptomes, 
síndromes i malalties i el que es pitjor es cossifiquen els subjectes que adquireixen 

dimensió objectual … 
 
La Vulnerabilitat Induïda socialment en el moment actual 
 
En el grup hem parlat molt de la Vulnerabilitat Induïda socialment. Sabem que els 
factors genètics, d’edat i sexe no determinen més del 15% dels factors de 
vulnerabilitat, tota la resta ve donada per les condicions de vida i desenvolupament 

i el sistema sanitari té una incidència no superior a un 15% més… per tant incidir 
en les condicions de vida és fonamental per a la salut i desenvolupament.  
 
Sabem de la importància de la desestructuració familiar en l’increment de 
vulnerabilitat especialment dels membres més dependents de la família. Hem parlat 
en el grup de la importància dels factors narcisistes on el fill esdevé un objecte de 
completitut dels pares, un objecte de culte o un objecte compensatori de fracassos 
vitals… a vegades això pesa més en la balança dels motius que l’amor a la criatura. 
Ja hem mencionat l’igualitarisme com un factor d’homogeneització social a 
combatre.  
 
En aquesta societat la mort i el dolor estan mal vistos. Sembla que tot ha de ser 
fàcil i es perd l’esperit de lluita el que genera individus i societats toves…  
 

En el si familiar i la pròpia persona no assumeix funcions de contenció i sanitàries 
bàsiques i ho delega tot al sistema sanitari al qual li exigirà per que “hi té dret”. És 
evident que el sistema no podrà solucionar la fal·làcia en la que la persona s’ha 
instal·lat quan fa això. Les noves generacions creixen pensant que el coneixement 
el tenen a l’abast del ratolí i es confon informació amb coneixement.  
 
Hem parlat abastament del democratisme, el bonisme i el proteccionisme 
paternalista de l’estat com a factors que incrementen la vulnerabilitat. Un element 
clau que mou la societat són els negocis, siguin per obtenir diners, poder o plaer.  
 
Tendim a transformar l’altre segons els nostres interessos, a objectualitzar-lo. Això 
és molt més evident quan parlem d’àmbits polítics. Hem anat passant del pacient, 



 46 

usuari, client al ciutadà…. Pensem sovint l’altre en termes d’objecte, no de subjecte 
lliure i capaç de pensar amb nosaltres…  
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
S’imposen suposades mesures preventives a la sanitat que accentuen dependències 

i negocis milionaris de la indústria farmacèutica, que ara es dedica a millorar 
situacions que ja no són de malaltia (l’envelliment especialment).  
 
 
Quins processos (mentals) són necessaris per reduir la vulnerabilitat  
 

social? 
 

1. PROCÉS DE PENSAMENT: Sensorialitat, observació, imaginarització, 
hipòtesis, deconstrucció, conceptualització, projectes i esquemes d’acció. 

 
2. PROCÉS DEL LLENGUATGE: Símbols, metàfores, generació sígnica, us 

compartit i contrast de significacions, enllaços de significació i cultures 

noves.  
 
3. PROCÉS DE LA POLÍTICA: Representació grupal, conceptualització, 

constitució d’esferes i cultures de poder, reutilització política del llenguatges 
i de la població. Evitació de dissociació i us d’eufemismes, evitació de vincles 
– K i sobretot potenciar les xarxes socials de creixement natural.   

 
4. PROCÉS DE PENSAMENT EN LES ORGANITZACIONS SANES: Delimitació 

clara de la tasca, Delimitació clara de les funcions, grups de treball, 
constitució i potenciació dels Equips, Transversalitat i treball per processos, 
Descentralització i democràcia interna. Respecte als temps i necessitats dels 
subjectes, en definitiva humanització de les organitzacions tenint molt 
present que funcionen segons dinàmiques complexes i que cal combatre el 
piramidalisme.   

 
Factors socials de vulnerabilitat induïda parlats en el grup de treball:  
 

• Les condicions de la immigració d’adolescents o persones joves i l’impacte 
en els valors de les diferents pertenences culturals.  

• Les noves configuracions familiars 
• La fractura dels vincles de la família extensa i manca de xarxa social  
• La dependència estimulada de les persones respecte el sistema sanitari.  
• La pèrdua d’autoritat dels pares i mestres 
• La dificultat actual del rol de pare i home.  
• El desapassionament promogut des del cos social i la potenciació dels plaers 

com a compensacions alienants de la persona.  

Factors que indueixen fragilitat psíquica en els subjectes actualment: 
 

1. Condicions de vida familiars: Nuclis familiars petits i amb poca xarxa 
social. Fragmentació de la família i noves configuracions familiars. 
Separacions. Immigració.  

2. Confusió en Ideologies dominants: Igualtat de les persones… igualitarisme. 
Negació de la mort i de patiment. Individualisme. Consumisme.  

3. Substitució de funcions de contenció, sanitàries, educatives, per 
institucions especialitzades.  

4. Fragmentació dels sabers. Dualisme cos-ment. Confusió entre informació i 
coneixement (internet)  

5. Democratisme, bonisme, dictadura de la ciutadania?.  
6. Pèrdua del sentit de la lluita i de l’esforç. Proteccionisme paternalista de 

l’estat.  
7. Objectualització del Subjecte. Usuari. Prevenció imposada.  
8. Degradació del llenguatge. Desubicació del subjecte respecte les metàfores 

i els símbols subjacents.  
 



 47 

 
 

• La separació entre els qui detenten el poder i els qui coneixen la realitat de 
primera ma.  

 
 
 
 
Factors socials que estimulen la vulnerabilitat:  
 

• POBRESA I MARGINACIÓ SOCIAL 
• LA MANCA DE XARXA SOCIAL ADEQUADA 
• DESARRELAMENT I IMMIGRACIÓ 
• INDIVIDUALISME I CONSUMISME D’UN ESTAT PATERNALISTA 
• L’ANÒMIA I POCA IMPORTÀNCIA FINS I TOT EN AQUESTS MOMENTS DEL 

PAPER DE PARE I MESTRE 
• LA MANCA DE PENSAMENT GRUPAL I ORGANITZACIONAL I LA 

DEPENDÈNCIA DELS PODERS PÚBLICS  

 
 
Compilació del treball efectuada per Lluís Albaigès 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 48 

 
 

IV.  Document del Grup de Treball: 

       NOVES FORMES D’ORGANITZAR LA CURA. 
 
Coordinadors: Jordi Marfà i Dolors Solé 
Membres del grup: Elena Bolancer, Glòria Gurmaches, Isabel López, Sílvia Vidal, 
Daniel Garcia Tarafa i Jordi Foix. 
 
Davant les noves formes d’expressió del malestar psíquic és convenient pensar i 

estructurar noves formes d’organització de la cura.  És a dir, noves respostes a 
noves demandes i necessitats. Aquestes han de ser respostes saludables, tant en 
l’àmbit individual com en el social. També hauran d’evitar la generació de més 
insatisfacció o patiment, malentesos o falses expectatives. Hauria de quedar clar 
quins son els límits raonables i morals de les actuacions dels diferents 
protagonistes, siguin professionals, usuaris, familiars, polítics o gestors. 
 
En relació a aquests temes el grup 4 planteja diferents qüestions: 
 
 Assistència primària com porta d’entrada de les demandes. 

 Les Xarxes i els seus “forats negres” 

 La Interlocució social. Les demandes I respostes segons el barri. 

 En la primària de salut: la vellesa vigilada i la joventut ignorant (dels hàbits  

 saludables i l’autocura) 

 La no medicalització de la resposta 

 Límits entre l’angoixa “normal” i “patològica” 

 Les Xarxes Oficials (Formals) i les Xarxes Naturals (Informals) 

 Els Espais Saludables de Contenció a la Comunitat. 

 Els Circuits de Cura: Bons o Viciosos  

 La rehabilitació, o és comunitària, o no és. 

 L’Ètica de la Cura. Està bé el que faig amb els pacients/usuaris? 

 El Malestar (lligat a canvis? Crisis?) com Revulsiu (generador de canvis) o  

 Inhibidor 

 La Cuirassa per no patir 

 La Feminització del agents de Cura 

 Els Grups, com a resposta a les demandes 

Els ponents de la nostra taula rodona tractaran de donar resposta a alguna 
d’aquestes qüestions 
 
 



 49 

 
 
La parcialització actual de l’atenció que ofereixen els serveis, sovint es tradueix en 
insuficiència, ineficàcia i cronificació. Podem pensar si no seria possible una  

 
organització més transversal, coherent amb el recorregut del subjecte en les 
institucions que el tracten. Això tindria també repercussions pels professionals i 
equips, que actualment no poden verificar la idoneïtat dels tractaments, donada la 
dispersió d’actuacions en les diferents institucions. 
 
Entenem que la proximitat física entre diferents serveis no és prou, ja que no hi ha 
una actitud mental de proximitat. Que els serveis vagin a la comunitat, enlloc que 
la comunitat vagi als serveis. I que la comunitat pugui participar en l’organització 
dels serveis. Que es produeixi prou permeabilitat-coneixença mútua entre uns i 
altres. El famós “dia de portes obertes” una vegada a l’any,  pot senyalar que la 
resta de dies estan tancades i barrades. 
 
En la gestació de nous plans, programes i serveis seria convenient incloure els 

professionals que els han de dur a terme i que sovint es senten perplexos al 
adonar-se que els plans es realitzen en funció de plantejaments més organitzatius i 
economicistes que professionals o tècnics. Però a més de la participació en la 
definició, haurien també de tenir veu en el seguiment, verificació, avaluació, etc, 
dels esmentats programes i plans, que es poden eternitzar en els papers o no 
acabar de realitzar-se tal com s’havien dissenyat. També cal estar atent a 

l’eventual creació de serveis que no donin una resposta clara i directe als 
problemes, doncs sovint resulten inadequats i empitjoren les coses. 
 
Cal considerar també els diferents temps dels diferents protagonistes, que s’han de 
poder harmonitzar, per poder coincidir. El temps de l’administració, dels diferents 
professionals, dels usuaris / pacients. Hi ha d’haver temps per tot el que és 
necessari: teràpia, formació, reflexió, organització, etc. Veure quines són les 

prioritats és molt important. 
 
Aquest tema ens porta a l’ètica: tant l’ètica de les organitzacions, com l’ètica 
individual, donat que el fet individual sempre està present. Necessàriament cal 
considerar els valors que sustenten la professionalitat (no confondre amb 
“professionalisme”). Qüestió d’especial importància quan es tracta de col·lectius 
fràgils i estigmatitzats, doncs les repercussions poden ser molt importants. Ens cal 
recuperar la idea (i els valors) de l’excel·lència professional. 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 50 

 
 

V. “GLOBALIZACIÓN, CRISIS Y DERECHOS DE LA  

     CIUDADANÍA: una visión prospectiva”. Prof. Alain Touraine. 
 

La globalisation brise les formes de plus en plus complexes, à la fois politiques, 

sociales et culturelles de citoyenneté, c’est-à-dire de respect des droits de l’homme 

dans un cadre social qui avait été construit douloureusement mais efficacement au 

cours des derniers siècles. Cette idée peut s’exprimer de manière extrême par 

l’image d’individus déracinés et isolés, déterminés de très loin, hors de leur 

possibilité d’atteinte par des bouleversements techniques, économiques et 

culturelles. Renversement de ce que l’on a appelé la modernité et qui est une image 

beaucoup plus pessimiste de celles auxquelles recourent les post-modernes. 

J’accepte entièrement les inquiétudes et les angoisses que portent en elles ces 

formules. Mais je veux surtout défendre une image opposée, c’est-à-dire que, en 

même temps que se décompose l’homme social prend forme et se renforce 

rapidement la définition d’un être humain comme défini par des droits qui sont 

avant tout des formes diverses de droits universels même s’ils prennent des formes 

différentes selon les époques et les lieux. Les droits de l’homme n’ont plus d’autres 

fondements que les droits des êtres humains a avoir le droit de constituer leur vie 

et leur relation sociale à partir de leur exigence fondamentale d’être libre, c’est-à-

dire, de donner la priorité à une image d’eux-mêmes qui domine des déterminants 

sociaux. Ce qui apparaît d’un côté comme un individualisme à la fois désagrégateur 

et poussant la plupart vers des communautés closes et en même temps est plus 

encore la découverte de soi-même comme fondement de la moralité, c’est-à-dire 

de la définition du bien et du mal. Déjà notre nouveau siècle est largement occupé 

par le développement des actions humanitaires et la transformation de notre 

conception de la justice comme des programmes d’éducation. Ce n’est plus le 

« social » qui détermine l’acteur, c’est le droit d’être un acteur qui détermine les 

conduites et les conflits sociaux. 

 

 
 
 


