CONSIDERACION DE LA SUBJETIVIDAD EN SALUD MENTAL

Emiliano Galende Alonso

Considerar la problematica de la subjetividad en las teorias y las
practicas en salud mental, nos obliga a retomar la historia de nuestra disciplina
y especialmente de la consideracién de su momento mas critico, cual es el
pasaje del dominio casi exclusivo de la disciplina médico psiquiatrica al modelo
mas complejo y multidisciplinario que define los cuidados de Salud Mental. Es
este pasaje, el cual no sélo implica un cambio en el modelo de asistencia sino
gue conlleva una interrogacién sobre la definicidn del objeto de la salud
mental, sus coherencias epistemologias y metodoldgicas, el que nos obliga a
interrogarnos acerca de la categoria de sujeto bajo la cual operamos. Esta
historia y este pasaje critico serviran de fundamento a mi exposicion.

Desde sus origenes la historia de la psiquiatria mantiene un debate y
una tension entre posiciones objetivistas y subjetivistas. Ambas posiciones por
otra parte estan encerradas en una teoria positivista de la causalidad fisica.
Tradicionalmente quienes adhieren al objetivismo, entienden al cuerpo como
origen y causa de las enfermedades mentales y quienes se apoyan en el
subjetivismo piensan que es la vida psiquica misma y el ambiente social el
origen y la causa del trastorno. Estas posiciones han tomado la forma de una
oposicion entre organogénesis - psicogénesis; innato - adquirido; endégeno -
reactivo, y mas contemporaneamente, psiquiatria biolégica - enfoque
psicosocial. Quiero recordar que las categorias de sujeto, subjetividad,
objetividad, provienen todas de la filosofia y fueron incorporadas por la
psiquiatria sin demasiada elaboracion sobre su sentido para la propia
disciplina. Los objetivistas se basaron en el “sujeto objetivo” de Descartes, y
mas tarde incorporaron el positivismo médico por via de Augusto Compte. Los
subjetivistas a su vez, mas ligados sin duda a la filosofia y a la psicologia del
Siglo 19, especialmente se vinculan con el Romanticismo aleman y en parte
con Enmanuel Kant, especialmente en su texto “La Antropologia” (1798). Una
oposicion fuerte al positivismo médico fueron la del movimiento de psiquiatras
autodenominados “Los psiquicos”, que incluian en sus escritos referencias a la
literatura romantica, la filosofia y especialmente a la moral, como anticipo de
la profunda critica que hard en el Siglo 20 Karl Jaspers al fundar la
Psicopatologia (1913).

El error habitualmente sefialado al biologismo positivista consiste en
pensar que es lo bioldgico lo que impacta sobre lo cultural del hombre (el
lenguaje y la significacién, las normas, el sentido y la interpretacion) y no al
revés. Por contrario, ya desde los romanticos, se sostiene que es lo cultural y
el psiquismo humano el que impacta sobre lo bioldgico. Mas allda de la
fenomenologia, el psicoanalisis avanzd mostrando como el individuo bioldgico
es transformado en sujeto psiquico por accién de la relacién al Otro, via
especialmente, aun cuando no excluyente, del lenguaje. Si la cultura antecede
al sujeto bioldgico, de alguna manera lo espera, para convertirlo en sujeto



humano, esa condicién de sujetado al Otro se mantendrd de por vida ya que
su psiquismo no podra prescindir de esa sujecion al campo de la norma y lo
normal, y también es bajo esas condiciones que su biologia puede ser
alterada.

La subjetividad, en el sentido que dio a esta categoria Husserl,
constituye al individuo humano en alguien cuya biologia esta en interaccion
con su cultura y el mundo, de alli su condicién trascendental, pierde su
condicién de individuo biolégico y de yo puro enfrentado al mundo, ya que
sus mecanismos bioldgicos, su conciencia y su ser de lenguaje, de cultura y
sociedad, resultan inescindibles al constituirse su subjetividad. Descartes, en
guien se basan muchas de las teorias psiquidtricas no fenomenoldgicas, no
sOlo postula un sujeto de objetividad, es decir, un sujeto capaz de diferenciar
en su pensamiento entre él y las cosas del mundo, sino que en su "Tratado de
las Pasiones del alma”, muestra la perdida de esta condicién de sujeto de
objetividad por el error, la ilusién, la falsa percepciéon. Siguiendo al cogito y a
este sujeto de objetividad, funda una psicologia basada en el extravio del
error, la confusién, la ilusidén, la falta de atencidn, como sombras en la
objetividad del sujeto. Este sujeto cartesiano de la objetividad es a la vez el
sujeto de la verdad, el de la representacién clara y distinta del mundo, dejando
asi a la verdad encerrada en esta condicion de objetividad. Para el
pensamiento moderno la verdad es objetividad, sin necesidad de interrogarse
acerca de esta objetividad. La psiquiatria importé asi la pretensidon de estudiar
los hechos psicolégicos como hechos fisicos, tarea ampliada por Augusto
Compte y todo el positivismo bioldgico, posiciones de las cuales se continta
alimentando la psiquiatria bioldgica actual. En el plano de la experiencia esta
objetividad se muestra como una objetivacién del sujeto, para lo cual se hace
preciso suprimir tanto la subjetividad del investigador como la del sujeto
investigado. La clave de este positivismo, para avanzar en su ideal de un
conocimiento objetivo de la verdad, consiste en suprimir la condicién de sujeto
psiquico al transformarlo en objeto para su conocimiento. Reducir los hechos
psiquicos, como el delirio, el pensamiento, el habla, la ansiedad, la depresion,
la euforia, etc., a hechos fisicos, quimicos (transmisién sinaptica), o
anatdmicos como queria Kraepelin con su modelo anatomoclinico, habilita una
intervencidon practica que puede prescindir de la subjetividad del enfermo, de
su palabra, de sus significaciones, de su autonomia o de su historia, o
simplemente considerar a estos aspectos como meras circunstancias de su
contexto social, cultural o familiar, sin incidencia en la objetividad bioldgica de
su trastorno. De alli también la importancia que el psiquiatra otorgd a la
observacion del comportamiento del paciente, su semiologia se basaba mas en
la descripcion de las conductas, los gestos, las actitudes, desechando la
palabra y la interpretacion, y por lo tanto la significacion que otorgaba el
paciente a su comportamiento.

¢Qué implicancias ha tenido este positivismo biolégico para la
psiquiatria? Esta reduccién del paciente a la condicidon de objeto, cuyo sentido
epistemoldgico mostré Foucault, justific6 el modelo de asistencia de la
psiquiatria: un consultorio para la constatacién diagnostica de la enfermedad;



un establecimiento para su internacién cuando el trastorno no era controlable.
Los Hospitales psiquiatricos fueron asi desde su creacién lugares de control y
aislamiento social, y los tratamientos bdasicamente correccionales vy
disciplinarios. Esta historia es conocida por todos y no volveré sobre ella. Si
quiero detenerme en dos aspectos: la relacion humana que esta posicion
instaura entre psiquiatra y paciente y, a modo de ejemplo, la relacién de co-
fundacién entre la psiquiatria positivista y la criminologia.

Para Descartes la “duda metddica” consiste en fundar el saber en el
sujeto. Para esto el mundo deja de ser fundamento del conocimiento, éste se
ubica en el sujeto mismo. Si la primera via de acceso al mundo es los sentidos,
el mundo sensible, éstos pueden engafiarme. Dudar de ellos abre el camino al
intelecto, el pensamiento, en el cual predomina la actitud cientifica, racional.
En esta actitud el saber matematico es el centro de la ciencia, ya que no se
trata en él de ninguna imagen sensible construida por los datos de los
sentidos, sino una construccién intelectual, cuyos ingredientes son
representaciones no sensibles, como las del espacio, tiempo, cantidad,
numero, figura y magnitud. De esta manera lo trascendente del mundo, lo
existente, queda destruido por la duda metddica. "E/ dudar es un modo de
pensar. No puedo dudar del hecho inmanente de que estoy dudando. Quizas
no existe el objeto que percibo, pero mi percibir es indudable”. Para el cogito el
existir del pensar consiste en el mero pensar, luego existo. El ser del mundo,
de lo trascendente, es un “ser para mi”, pues las cosas son en tanto me
aparecen en la conciencia (percibidas, pensadas, recordadas, imaginadas o
gueridas). Si puedo decir que existen, solo es mediante un juicio, éste, su “ser
en si” es a la vez un “ser para mi”. De este modo las operaciones del sujeto, el
“yo puro”, son las que constituyen el mundo de los objetos. Es decir, de un
lado estaran todos los objetos constituidos (el “yo pienso” es la operacion de
constituirlos), y del otro lado estara el sujeto constituyente. La experiencia
sensible del mundo, y la del otro como un semejante, nunca se dan totalmente
a la percepcidn. Su caracter es siempre presuntivo. Las partes no percibidas, lo
gue permanece fuera de la percepcién, ya que nunca ésta puede captar la
totalidad compleja de la realidad, es completada por la intuicion o por
supuestos (prejuicios). Para conocer debo objetivar el mundo en mi
pensamiento. Este sujeto de objetivacion es quien puede constituir al
semejante en objeto para su conocimiento, para este conocimiento debe
suprimir en él todo caracter subjetivo. Queda establecida asi la verdadera
relacién de poder entre un sujeto que en nombre de su saber domina la
posiciéon de objeto del otro. Para la psiquiatria positivista no hay mas
sujeto que el psiquiatra con su supuesto saber. En esta relacién de poder
- saber sobre el otro la causalidad serd entendida siempre como exterior al
sujeto, causalidad fisica, y las vivencias deben entenderse como producto de
causas exteriores sobre el sujeto.

Sabemos cdmo este sujeto objetivo del conocimiento y el positivismo
bioldgico han estado en la base del desarrollo de la medicina en los Gltimos dos
siglos. Pero en psiquiatria no avanzo mas alld del sostenimiento de la relacion
de objetivacién que instaura el psiquiatra con su paciente. Fuera de las psicosis



toxicas y los trastornos organicos, cuyo modelo ha sido la PGP, ningun
conocimiento objetivo, ninglin conocimiento causal, ilumindé la comprension
racional de la locura y el sufrimiento mental. La relacién humana que
observamos en el asilo es lo que ha permanecido de esta aventura de un
conocimiento objetivo del sufrimiento mental.

Sabemos que el origen del manicomio y el de la carcel ha sido
simultdaneo. Ambos ligados a finales del Siglo 18 con el desarrollo de la vida
urbana y la necesidad del disciplinamiento de la vida social. La psiquiatria
médica y la criminologia etioldgica articulan un saber con un poder de accién
sobre el otro, ambas se basan en las categorias del positivismo. Quizas es mas
preciso decir que la criminologia se constituye como saber a partir de los
aportes de la psiquiatria. El concepto de “degeneracién”, introducido por
Benedict Morel en 1857, que consistia en combinar la herencia con el medio
ambiente maligno (la pobreza), sirvié de aval tanto a la criminologia como a la
psiquiatria del Siglo 19. Amplia difusion, y prestigio entonces, tuvo Valentin
Magnan, quien elabora sus teorias sobre el delirio sobre la base de esta idea de
la degeneracion, sefialando al enfermo mental y al criminal como aquellos
individuos que por la degeneracion de sus centros cerebrales no podian
adaptarse a las exigencias del medio social. Alexander Lacassagne, fundador
de la “antropologia criminal”, basandose en las teorias de Morel y en las tesis
frenologicas de Gall sobre las alteraciones del lobulo occipital, explicaba por
esta alteracion los crimenes de los individuos de las clases bajas, mas cerca de
lo instintivo; los delitos cometidos por miembros de las clases medias, ligados
al equilibrio y su alteracidn, estarian vinculados con el Iébulo parietal; los
delincuentes de las clases altas (el delito razonado, como la locura razonante o
paranoia), estarian vinculados con alteraciones del |6bulo frontal, sede cerebral
del pensamiento. Otro psiquiatra ingles, James Prichard, introdujo en 1840 la
“locura moral” o psicopatia, que reunia justamente el comportamiento
antisocial del delincuente y el del enfermo mental. Muchos trabajos de la
psiquiatria del siglo 19 son comunes a la criminologia y la psiquiatria, basados
en la herencia y la degeneracion, construyeron la idea de peligrosidad del
enfermo mental, con las nefastas consecuencias que conocemos. Todo este
movimiento académico, cuyos autores son mayormente psiquiatras, se
fundamenta en el positivismo etioldgico, en ambas disciplinas, criminologia y
psiquiatria, la busqueda de una causa objetiva para el comportamiento
antisocial, la locura o el crimen. No se trata de ningun desvio del positivismo y
su necesidad de objetivacién, es su consecuencia necesaria al situar al loco o al
criminal en la posicion de un objeto mas de conocimiento positivo,
desproveyéndolo de su condicidn de sujeto lo priva a la vez de todos los
derechos de un semejante. El manicomio y la carcel se legitimaron como
tratamiento correccional y disciplinario por estas teorias.

Un ejemplo mas lo constituye la introduccién en EEUU del concepto de
“constitucidn”, en el cual basa Dupré la “constitucion perversa” apoyandose en
la endocrinologia, al igual que la “constitucién delicuencial” de la criminologia
de comienzos del siglo 20, y que aun alimenta muchas sentencias. Recordemos
la clasificacion de Kretschmer (1932) sobre la clasificacion de las estructuras



corporales, en leptosdémicos, picnicos y atléticos, propensos a la
esquizofrenia, a la psicosis maniaco depresiva y a la epilepsia respectivamente.
Herencia, constitucién, degeneracion, localizacién cerebral, mantienen la
ideologia del positivismo médico y criminoldgico. Similares ideas llevan, ya
avanzado el Siglo 20, a la lobotomia frontal como tratamiento psiquiatrico y a
propuestas similares como correcciéon de delincuentes. Un estudioso del
Derecho Penal, E. Zaffaroni, ha senalado: “El biologismo positivista se presentd
como una respuesta cientifica al oscurantismo medieval, cuando en realidad
permitié una renovacion de la inquisicién, eliminando los limites impuestos por
la modernidad”

Como enseguida veremos, en los ultimos cincuenta afos, asi como la
criminologia se separa del discurso psiquiatrico para ligarse al discurso
socioldogico, también la psiquiatria se separa del positivismo etiolégico para
vincularse al discurso sociolégico. Esta operacion consiste en restableces en
ambas el lugar del sujeto para el conocimiento vy el de sus derechos y
garantias como ciudadano. No se trata de suprimir el conocimiento etioldgico,
se trata de ampliar la base sobre la cual pensar las causas del crimen y del
sufrimiento mental. Epistemoldgica y metodoldégicamente se trata de que un
conocimiento racional de ambas requiere la inclusién de los operadores,
sistema penal y psiquiatras, cuya condicién de sujetos esta implicada en las
respuestas criminales y en las formas de la locura.

Si bien las posiciones subjetivistas existieron desde los comienzos de la
medicina mental, es recién a partir de Husserl y especialmente de su discipulo
Karl Jaspers, contemporaneo de Freud y el psicoandlisis, que se fundamenta
una critica profunda al modelo médico positivista de la psiquiatria. La
fenomenologia y el psicoanalisis son los responsables de la introduccion de la
subjetividad como objeto de conocimiento y de la palabra como instrumento
terapéutico racional. Todas las psicoterapias racionales, hasta la formalizacién
del cognitivismo, se han desprendido de alguna de estas dos posiciones. Para
ambos la existencia humana consiste en una relacién con el mundo; el sujeto y
los objetos que constituyen el mundo son los términos de esta relacion. En la
actitud espontanea del yo los objetos dominan la experiencia del mundo, de alli
que la tendencia natural del yo sea objetivista. El ser objetivo se convierte por
ello en el modelo de todo ser y esto suma la percepcién del otro como un
objeto mas del mundo. Esta actitud esta sustentada en una fe ingenua en la
existencia del mundo, la que nunca es quebrantada en el existir cotidiano.
Tanto la fenomenologia como el psicoanalisis, desde diferentes perspectivas,
alteran esta fe ingenua en la realidad objetiva, el énfasis en la subjetividad
lleva necesariamente a que la relacion del sujeto con ésta se haga
problematica. Desde alli el problema del ser de la realidad objetiva debe
plantearse y resolverse en la esfera subjetiva, el conocimiento del ser solo
puede surgir de la superacion de esta tendencia natural objetivista del hombre,
volcando la reflexidon hacia la subjetividad como el ambito dentro del cual se
debe ver y pensar todo lo objetivo. Esto no elimina la objetividad del
conocimiento, sino que el campo de la experiencia de lo objetivo es la
subjetividad, carece de sentido hablar de objetos fuera de ella, ya que el Unico



campo en que puede interrogarse sobre el problema de la existencia del
mundo es el de la subjetividad.

Elevarse desde el yo empirico, abierto al mundo de la experiencia, hacia
el yo trascendental, critico y reflexivo, es el nucleo de una psicologia
fenomenoldgica basada en Husserl. Con trascendental Husserl quiere significar
gue la subjetividad no es “interior” ni “exterior”, supera esas categorias en las
cuales estuvo encerrada la relacion filosofica de un sujeto enfrentado al objeto,
en la cual segun ya vimos se propuso la psiquiatria basar su conocimiento. El
lenguaje nos hace salir de la subjetividad privada de un individuo. Por él
contamos con la certeza de que los demas sujetos piensan como yo pienso,
ven y oyen como Yo, actuan de acuerdo a normas que nos son comunes,
espero que sus sentimientos sean como los que yo siento. Es decir,
percibimos y actuamos frente al otro como un semejante. El problema
de la fenomenologia es que entiende a la subjetividad en una relacion
intersubjetiva, por lo tanto presa de la construccién del sentido, de dos sujetos
de conciencia que producen sentido. Sin duda Husserl rompe con el sujeto
cartesiano con su postulacién de una subjetividad trascendental, pero a la vez
no va mas alld de una psicologia de la conciencia, recae por lo tanto en una
psicologia centrada en el yo o la conciencia. La inter subjetividad trascendental
sOlo puede pensar el inconsciente como parte escindida de la conciencia o del

yo.

K. Jaspers, discipulo de Husserl, debe considerarse como el fundador de
una psicopatologia racional optimista, ya no sélo dirigida a la constatacidon
diagnostica sino a la intencidon de comprensién, y, junto a esto, como un giro
en la problematica ética de la psiquiatria. Jaspers instala el problema de la
objetividad desde la categoria de la subjetividad trascendental de Husserl e
incorpora las ideas de Dilthey aplicadas a la historia sobre la comprensién y la
explicacién. Su diferenciacion entre procesos y desarrollos, mas alla de la
validez de esta diferenciacion, incorpora a la psicopatologia una comprension
en términos de personalidad e historia del sujeto. Sin duda la idea de
“proceso” es una concesion al positivismo biologista, pero con la categoria de
“desarrollo” abre a una instancia de escucha de la historia del sujeto, concede
la palabra y la significacion al paciente, y produce una apertura a la
construccion del sentido del fendmeno psicopatoldgico. Lo mismo puede
decirse de su diferenciacion entre lo comprensible y lo explicable, pese a cierta
falacia, ya que lo comprensible queda situado como aquello que entra en la
comprensidn del observador, permite un dialogo entre el discurso del paciente
y el del psiquiatra. Lo explicable, con su pretensién de ser remitido a una
causalidad fisica, es también una concesion al positivismo bioldgico, pero actla
por exclusién: es explicable aquello que no puedo comprender por mi
experiencia y que obedece entonces a causas que estan fuera del sujeto y su
devenir historico.

¢Cudles son las consecuencias de esta posicidn fenomenoldgica? En
primer lugar el espacio del conocimiento psicopatoldgico es un espacio de inter
subjetividad, esta consideracion restituye al paciente y su sufrimiento en el



orden de la subjetividad, es en ella que debe indagarse sobre las razones, el
origen y la causa, de su perturbacion patoldgica. En segundo lugar, se trata de
un planteo ético: el paciente es un semejante, lo comprensible o no de su
trastorno pertenece por entero a un campo inter subjetivo, por lo tanto el trato
hacia él, el respeto por su palabra, su cuerpo y su historia, me obligan a
excluir toda operacidon basada en el poder sobre un objeto.

Quiero recordar ahora que la crisis del pasaje de la psiquiatria asilar a
los principios de Salud Mental, fue esencialmente una crisis de la ética que
gobernaba las relaciones humanas en los manicomios. Luego de la Segunda
Guerra se visualizaron las analogias entre los establecimientos asilares y los
campos de concentracién. E. Goffman, con su estudio sobre las “instituciones
totales” posibilitd comprender las razones de esta analogia. Posteriormente el
desarrollo de la tecnologia médica y la genética, plantearon la necesidad de
observar las consecuencias del positivismo bioldgico sobre la ética de las
practicas médicas. La cuestion de los derechos de las personas, su
reconocimiento como sujetos de derecho, hace surgir la necesidad del control
ético de las acciones médicas. En todo el mundo se crearon Comités de ética
para este fin. En el caso de la psiquiatria toda una legislacion internacional
nueva y en cada pais esta dirigida al control del poder del psiquiatra,
especialmente sobre las internaciones vy la necesidad de contar con el
“consentimiento informado” del paciente para las decisiones sobre el
tratamiento. La Recomendacién de la Asamblea de Naciones Unidas (1991),
esta claramente dirigida a establecer resguardos y garantias para los derechos
de los pacientes a ser reconocidos y tratados como sujetos de pleno derecho.
En los ultimos anos esta legislacién esta siendo ampliada en muchos paises,
porgue también el problema ético de las practicas médicas se esta agravando.
La ideologia de mercado, potenciada por la globalizacion de la economia, el
enorme impulso de la industria farmacéutica y de la tecnologia medica, esta
sustentado en la atencién individual de la enfermedad mas que en los cuidados
de la salud. Este desarrollo necesita del positivismo bioldgico y de la exclusion
del sujeto en la practica médica. El cuerpo bioldgico como objeto sirve a la vez
para otorgar un tono cientifico a estas propuestas y hace retornar a la
causalidad fisica bioldgica con nuevos disfraces cientificos. Valga como ejemplo
de los valores de mercado, la compraventa de 6rganos humanos. La genética,
la inmunologia y las nuevas técnicas quirdrgicas permitieron pasar de la
transfusién de sangre (el primer trasplante de drganos que rapidamente
ingresd6 al mercado), a los trasplantes y la fertilizacion asistida. En un
establecimiento psiquiatrico de Argentina se comprobd el robo masivo de
organos a pacientes internados. Las denuncias sobre secuestro de nifios en
Brasil para el mismo fin, alcanzaron difusion internacional. La compraventa de
organos (évulos, rifiones, sangre, higados, etc.) es un tema juridico, ético y
penal, pero no debemos ignorar que lo que esta implicado es el problema del
sujeto como derecho o como mero cuerpo bioldgico. Asi como la medicalizacion
de la vida dio paso a la mercantilizacion de la medicina, y esta incluyé a la
salud en la ideologia de mercado como una mercancia mas, es la cobertura del
positivismo médico la que permite que el cuerpo humano, sus partes, se
conviertan en equivalentes de valor, es decir, en dinero o mercancia.



Pertenece al positivismo médico la pretension de transformar todo lo
humano en maquina bioldgica. El prestigio de las neurociencias actuales, y una
utilizacion engafiosa de sus producciones por parte de la industria farmacéutica
y algunos psiquiatras, pretende reinstalar los valores del positivismo. En
muchos debates, supuestamente cientificos, la oposicion entre biologia,
psiquismo, cerebro, espiritu, tiende a ocultar lo esencial que esta en juego: la
consideracién de la subjetividad como campo de lo humano, de la existencia en
la que se juega la relacién del hombre con su felicidad, su sufrimiento, su
enfermedad, su muerte. Paul Ricoeur (La Naturaleza y la Norma) vy J. Derrida
(Y mafiana qué) han mostrado como lo bioldgico, el cerebro, el genoma
humano, es también una escritura. En el se registran la informacién del medio
fisico, social y simbdlico. Del mismo modo, la cultura, la psiquis, el espiritu,
necesariamente escriben también, con sus significados y valores, las
condiciones bioldgicas del cuerpo. No hay oposicion sino relaciones complejas
de determinacion mutua. Los neurobidlogos subscribirian  estas
consideraciones, el problema ético consiste en la utilizacion engafiosa de sus
investigaciones para facilitar el ingreso al mercado de nuevas drogas.

Reducir lo humano a un cuerpo o a un cerebro sin subjetividad es la
nueva presentacion del positivismo, cuyas consecuencias he tratado de resumir
en la historia de la psiquiatria. No se trata de ignorar la sujecion de la vida a
los determinantes bioldgicos, sociales, culturales, o al inconsciente. Se trata
de afirmar que el sujeto es a la vez quien puede traspasar esas
determinaciones. Su autonomia y su creatividad seran siempre un “mas alla”
de los limites que le imponen esos ordenes a que esta sujetado: sacrificar su
vida bioldgica por un ideal; transgredir el orden y la norma de su sociedad; ir
mas alld de su cultura y del orden simbdlico dominante, son la muestra de esta
relacién entre su sujecidén a las determinaciones y su autonomia. Considerar la
subjetividad en Salud Mental, como propone el titulo de esta conferencia, es
entender al paciente como un semejante y considerar esta doble relacién del
hombre entre su libertad y la determinacién de la vida.

Los principios, las categorias y los conceptos que utilizamos en Salud
Mental, no provienen estrictamente de ningln desarrollo de la psiquiatria
positivista. Como hemos visto, algunos de sus principios surgen de la critica a
los valores de esta psiquiatria, especialmente por su relacion con el sostén de
los manicomios. Gran parte de los conceptos que utilizamos son importados,
en el sentido de Kant, de otras disciplinas: la ética, la sociologia, la psicologia,
la medicina y la filosofia. Kant diferencié los conceptos producidos por la
misma disciplina, ligados siempre a la produccion de un objeto de
conocimiento, de aquellos que una disciplina importa de otra, importando a su
vez caracteristicas del objeto definidas por ésta. Esto obliga siempre a un
trabajo epistemolédgico y metodoldgico para definir su accién en la disciplina
importadora. En mi opinidon Salud Mental no constituye rigurosamente una
disciplina, debe considerarse mas bien bajo la categoria de Transdisciplina o
campo, porque necesita de un cuerpo tedrico y practico que, si bien se
circunscribe a un conocimiento y una practica singular, su condicién es analoga



al objeto que define: su objeto es en si mismo complejo, incluye dimensiones
bioldgicas, psicoldgicas, sociales, antropoldgicas y culturales.

El pasaje de la psiquiatria positivista a la Salud Mental constituye una
“ruptura epistemoldgica” aun no acabada. Si mas que de una disciplina
hablamos de un campo de la salud mental, en el sentido que dio a este
termino Pierre Bordieu, en el seno de este proceso de cambio se ven afectadas
cada una de las disciplinas que en él intervienen. Psiquiatras, psicélogos,
socidlogos, enfermeros, asumen los conflictos de ese cambio epistemoldgico en
sus practicas y en los conceptos que las orientan. No se trata solamente de
nuevas categorias para comprender la enfermedad mental, se trata también de
un cambio en la definicidon misma del objeto, la salud mental, y por lo mismo
del conjunto de las practicas de intervencidon. Pero debemos tener presente
gue el terreno tedrico y practico no estaba vacio, sino ocupado por la
psiquiatria que, en sus variantes biologista y fenomenoldgica, definian su
objeto como “enfermedad” y unian a él su pertenencia al campo médico, no al
de la Salud. De alli que nos encontremos con resistencias a esta ruptura
epistemoldgica ya que el nuevo objeto, salud mental, debe abrirse camino en
ese terreno anterior. El surgimiento de esta definicidn del campo de la salud
mental no constituye un agregado a las disciplinas preexistentes, se trata de
una reformulacidon, un nuevo objeto epistémico, que necesariamente redefine
los lugares de las disciplinas existentes, fundamentalmente de la psiquiatria y
la psicologia. Salud Mental no consiste en una mera suma de disciplinas y
practicas diversas, pretende generar una nueva coherencia epistemoldgica y
metodoldogica que otorgue racionalidad cientifica a sus conceptos y a sus
practicas. Hay avances y retrocesos, pero la produccion de este nuevo objeto
cientifico ya esta en marcha y no cabe dudar acerca de que esto enriquecera
ampliando la comprensién de la subjetividad en todas las disciplinas que desde
su propio sistema de conceptos la abordan.

Apoyandome en Piaget y Garcia, diré que en nuestra formacion
debemos pasar de un primer momento en que nuestra pertenencia a una
disciplina ha producido también una subjetividad singular, aquella del
conocimiento de categorias y valores propios de su objeto. Un segundo
momento lo constituye en la experiencia la puesta en relacion de nuestro
saber con las categorias y conceptos, y también los valores, de otras
disciplinas, momento critico, llamado interdisciplinario, en el cual no sélo se
debaten y comparan conceptos y practicas sino que nos obliga a una posicion
subjetiva que llamaré “inter subjetividad interior”, es decir una incorporacion
de relaciones con otros saberes y practicas que interactuan con las de nuestra
disciplina de origen. Finalmente se trata de lograr una subjetividad
transdisciplinaria, aquella en que podemos integrar, no sin tension y conflicto,
los saberes y practicas de las otras disciplinas con las que compartimos el
campo de intervencién. Agregaré entonces que, a la consideracion de la
subjetividad respetuosa de la libertad y la autonomia de nuestros pacientes,
debemos acompafar una subjetividad del terapeuta abierta a esta dimension
transdisciplinaria, respetuosa de los limites de nuestro saber y del de los
demads, sin ambiciones de una integracion apresurada, una totalizacion



epistémica, que lejos de ampliar nuestro campo practico tenderia a limitarlo y
a restringir y negar la complejidad intrinseca del objeto “salud mental”.

Quiero finalizar con una reflexiéon sobre la cuestion ética, en la cual a mi
entender radica lo fundamental de lo que hemos llamado “consideracién de la
subjetividad”. Los fildsofos, cuyo debate hemos mencionado, no hacen dafio,
su acto se limita a la palabra y al dialogo; la ética y la moral forman parte
esencial de su reflexién. Los psiquiatras basan su acto en una intervencion
sobre otro ser, la cuestién ética y moral en esta practica esta ligada al acto
mismo, no se detiene en la palabra ni en el dialogo. Por esto la ética en salud
mental se constituye como el referente esencial de todo conocimiento y de
toda intervencion terapéutica, ya que no puede tratarse de la objetivacion del
otro, paciente, para hacerlo accesible a sus categorias tedricas y a sus
intervenciones practicas, sino de una comprension que sélo puede surgir de la
relacién de alteridad, de un encuentro singular con el otro en cuya relacién se
condiciona todo conocimiento. Como formula E. Lévinas: "Nuestra relacion con
él consiste ciertamente en querer comprenderlo, pero esta relacion desborda la
comprension. No solamente porque el conocimiento del otro exige, fuera de la
curiosidad, también de la simpatia o del amor, maneras de ser distintas de la
contemplacion impasible. Pero porque, en nuestra relacion con el otro, este no
nos afecta a partir de un concepto. El es siendo y cuenta como tal” (Entre
Nous).

Lo esencial de la relacion terapéutica es ética y pone en juego valores
morales, el deber ser, que implica a ambos sujetos. En primer lugar se trata de
la relacidon sensible con otro, que debe ser reconocido como un semejante. Es
siempre un otro so6lo cognoscible en el seno del encuentro, el reconocimiento,
la palabra y la comprension de esa alteridad que constituye a ambos,
psiquiatra e individuo enfermo. Ese encuentro y esa relacidon es ya dialdgica,
aun si uno de los sujetos niega la palabra o intenta sustraerse, o negarse, a
esa relacién. El sujeto enfermo no es una pieza anatdmica ni una funcion
aislable, no puede ser observado, descrito o contemplado de un modo objetivo
porque su comportamiento, su forma de pensar, la construccién de
significados en sus interpretaciones delirantes, sus alucinaciones, hacen a una
experiencia singular en la que estan presentes todas las dimensiones de su ser
historico y social.

Reconocerlo como un semejante hace que sélo en relacion con nuestras
propias valoraciones y nuestros modos de percibir, valorar y pensar, lo cual
nos remite a nuestra condicién de seres sociales de una cultura determinada,
podamos establecer con él una relacion en la cual su palabra pueda
revelarnos algo de la dimensién de su sufrimiento. La ilusidon objetivista por la
cual creemos comprender un comportamiento por la sola observacion y
descripcién del mismo (su bizarreria, su estereotipia, lo absurdo de su actitud),
desconoce la propia condicidn subjetiva de quien describe, interpreta y valora,
y que interpretar y valorar ponen en juego su propia condicién de sujeto
moral, el deber ser que lo constituye como sujeto social. Esta dimension ética
del reconocimiento del enfermo como un semejante, se opone desde el inicio

10



no sélo a una pretensién de objetividad en la relacién con él, sino también al
poder de dominacion que de ella se deriva.

En segundo lugar, el pensamiento y la comprensién del terapeuta, la
comprensidon clinica y la construccion tedrica de explicaciones sobre la
enfermedad, no pueden ser ajenas, ni suspender, a esta condicion sensible de
alteridad, en la cual el concepto o las categorias del pensamiento que utilice,
responden inevitablemente a valoraciones y juicios morales, entre lo que
percibe que es y lo que debe ser. Esto es que la teoria en salud mental, debe
partir de la comprensidon de esta relacién de alteridad y de esta dimension
intersubjetiva, tan cara a la comprension fenomenoldgica y existencial, pero
gue debe asumir el componente ético y moral, el deber ser, que esta en la
base de toda interpretacién del comportamiento patoldgico.

La tercera exigencia es que aquello que el terapeuta dice, lo que
comunica a su paciente, a la familia, o las teorias que expone a sus colegas,
debe responder a un principio de verdad que solo puede establecerse por la
fidelidad a su reconocimiento del enfermo como un semejante, y a su
pensamiento conceptual en el cual trata de explicar la enfermedad. Esta
exigencia ética se debe a que con frecuencia, dominado por el afan de dominar
la situacidon de resistencia del enfermo o la familia, el psiquiatra puede
engafiar con explicaciones dirigidas a ese fin, mas alla de que coincidan o no
con su pensamiento tedrico o con la relacidn establecida con su paciente.
Frecuentemente el psiquiatra no acepta su desconocimiento inicial sobre las
razones del sufrimiento mental de su paciente, porque este reconocimiento
debilitaria su poder para imponer la decisidon de internacién o la indicacién de
determinado tratamiento, y abriria al mismo tiempo las puertas para que la
palabra del paciente tenga también su lugar en la decision. Todo tratamiento
coercitivo tiene siempre este punto de partida y esta falla ética.

Finalmente, un cuarto momento de esta ética, el de la practica, el del
hacer del terapeuta, momento en que su ética se expresa en accién sobre el
otro, debe responder y ser coherente, con su sentimiento por el semejante, su
comprensidén y su interlocucion con él y la comunidad profesional a que
pertenece. Sélo esta coherencia puede hacer de su discurso y de su hacer una
palabra plena y verdadera. En sintesis: la exigencia ética consiste en que
entre lo que sentimos, lo que pensamos, lo que decimos o teorizamos y
lo que finalmente hacemos con el otro, debe responder a la coherencia
de una relacion con nuestro semejante a quien tratamos de ayudar
con su sufrimiento mental. He citado brevemente a Husserl, quiero decir
para terminar, que la “subjetividad trascendental”, junto a la ética que
sostiene el psicoanalisis, contienen lo esencial para orientarnos en nuestro
campo, en el cual la atencién desde una consideracién de la subjetividad y la
ética, constituye un horizonte necesario para sostener el campo de la Salud
Mental en el terreno de la racionalidad cientifica y en el terreno del respeto y
el cuidado de la dignidad de pacientes y terapeutas.

11



